
Indonesian Journal of Education Methods Development 

Vol. 21 No. 1 (2026): February 

DOI: 10.21070/ijemd.v21i1.1007 

ISSN 2598-991X (online), https://ijemd.umsida.ac.id, published by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo 

Copyright © Author(s). This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License (CC BY). 

1/14 

 

 

 

 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2598-991X
https://doi.org/10.21070/ijemd
https://umsida.ac.id/


Indonesian Journal of Education Methods Development 

Vol. 21 No. 1 (2026): February 

DOI: 10.21070/ijemd.v21i1.1007 

ISSN 2598-991X (online), https://ijemd.umsida.ac.id, published by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo 

Copyright © Author(s). This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License (CC BY). 

2/14 

 

 

Table Of Contents 

Journal Cover ............................................................................................ 1 

Author[s] Statement .................................................................................. 3 

Editorial Team .......................................................................................... 4 

Article information .................................................................................... 5 

Check this article update (crossmark) ..................................................................... 5 

Check this article impact ..................................................................................... 5 

Cite this article ................................................................................................... 5 

Title page .................................................................................................. 6 

Article Title ....................................................................................................... 6 

Author information ............................................................................................. 6 

Abstract ........................................................................................................... 6 

Article content .......................................................................................... 8 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2598-991X
https://doi.org/10.21070/ijemd
https://umsida.ac.id/


Indonesian Journal of Education Methods Development 

Vol. 21 No. 1 (2026): February 

DOI: 10.21070/ijemd.v21i1.1007 

ISSN 2598-991X (online), https://ijemd.umsida.ac.id, published by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo 

Copyright © Author(s). This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License (CC BY). 

3/14 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Originality Statement 

The author[s] declare that this article is their own work and to the best of their 
knowledge it contains no materials previously published or written by another person, or 
substantial proportions of material which have been accepted for the published of any 

other published materials, except where due acknowledgement is made in the article. 
Any contribution made to the research by others, with whom author[s] have work, is 
explicitly acknowledged in the article. 

 

 

Conflict of Interest Statement 

The author[s] declare that this article was conducted in the absence of any commercial 
or financial relationships that could be construed as a potential conflict of interest. 

 

 

Copyright Statement 

Copyright © Author(s). This article is published under the Creative Commons Attribution 
(CC BY 4.0) licence. Anyone may reproduce, distribute, translate and create derivative 

works of this article (for both commercial and non-commercial purposes), subject to full 
attribution to the original publication and authors. The full terms of this licence may be 

seen at http://creativecommons.org/licences/by/4.0/legalcode 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2598-991X
https://doi.org/10.21070/ijemd
https://umsida.ac.id/
http://creativecommons.org/licences/by/4.0/legalcode


Indonesian Journal of Education Methods Development 

Vol. 21 No. 1 (2026): February 

DOI: 10.21070/ijemd.v21i1.1007 

ISSN 2598-991X (online), https://ijemd.umsida.ac.id, published by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo 

Copyright © Author(s). This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License (CC BY). 

4/14 

 

 

EDITORIAL TEAM 

Editor in Chief 
 

Mohammad Faizal Amir, Universitas Muhammadiyah Sidoarjo, Indonesia (Scopus) 

 

Managing Editors 

Mahardika Darmawan Kusuma Wardana, Universitas Muhammadiyah Sidoarjo, Indonesia (Google Scholar) 

Enik Setiyawati, Universitas Muhammadiyah Sidoarjo, Indonesia (Google Scholar) 

Section Editors 

Dr. Yuli Astutik, M.Pd., Associate Professor, Universitas Muhammadiyah Sidoarjo, Indonesia (Google Scholar) 

Dr. Dian Novita, M.Pd., Associate Professor, Universitas Muhammadiyah Sidoarjo, Indonesia (Google Scholar) 

Dr. Vidya Mandarani, M.Hum., Associate Professor, Universitas Muhammadiyah Sidoarjo, Indonesia (Google Scholar) 

Dr. Fika Megawati, M.Pd., Associate Professor, Universitas Muhammadiyah Sidoarjo, Indonesia (Google Scholar) 

Dr. Dian Rahma Santoso, Universitas Muhammadiyah Sidoarjo, Indonesia (Google Scholar) 

Wahyu Taufik, M.Pd., Universitas Muhammadiyah Sidoarjo, Indonesia 

Shela Agustina, M.Pd., Universitas Muhammadiyah Sidoarjo, Indonesia 

Niko Fedyanto, M.A, Universitas Muhammadiyah Sidoarjo, Indonesia 

Machful Indra Kurniawan, Universitas Muhammadiyah Sidoarjo, Indonesia (Google Scholar) 

Delora Jantung Amelia, Universitas Muhammadiyah Malang, Indonesia (Google Scholar) 

Bakhtiyor Khoshimovich Mirzarakhimov, Associate Professor (PhD), Fergana State University, Uzbekistan (Google Scholar) 

 

Layout Editors 

Tri Linggo Wati, Universitas Muhammadiyah Sidoarjo, Indonesia (Google Scholar) 
 
 
 
 
 

 
Complete list of editorial team (link) 

 
Complete list of indexing services for this journal (link) 

How to submit to this journal (link) 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2598-991X
https://doi.org/10.21070/ijemd
https://umsida.ac.id/
https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=57202805866
https://scholar.google.co.id/citations?user=RnZZHN4AAAAJ
https://scholar.google.co.id/citations?user=FSwoPUwAAAAJ
https://scholar.google.com/citations?user=kergArIAAAAJ
https://scholar.google.com/citations?user=yfRwUM4AAAAJ
https://scholar.google.com/citations?user=QYuuqfYAAAAJ
https://scholar.google.com/citations?user=cOscBQIAAAAJ
https://scholar.google.com/citations?user=oZRtZsEAAAAJ
https://scholar.google.co.id/citations?user=FokUVhAAAAJ
https://scholar.google.co.id/citations?user=dW1_7TQAAAAJ
https://scholar.google.ru/citations?user=lAOIOKsAAAAJ
https://scholar.google.co.id/citations?user=X4LX8KEAAAAJ
https://ijemd.umsida.ac.id/index.php/ijemd/about/editorialTeam
https://ijemd.umsida.ac.id/index.php/ijemd/IndexingService
https://ijemd.umsida.ac.id/index.php/ijemd/about/submissions


Indonesian Journal of Education Methods Development 

Vol. 21 No. 1 (2026): February 

DOI: 10.21070/ijemd.v21i1.1007 

ISSN 2598-991X (online), https://ijemd.umsida.ac.id, published by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo 

Copyright © Author(s). This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License (CC BY). 

5/14 

 

 

Article information 

 
Check this article update (crossmark) 

 

 

 
 

Check this article impact (*) 
 

 

 

 

 
Save this article to Mendeley 

 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
(*) Time for indexing process is various, depends on indexing database platform 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2598-991X
https://doi.org/10.21070/ijemd
https://umsida.ac.id/
https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.21070/ijemd.v21i1.1007&domain=pdf&date_stamp=2026-01-06
https://app.dimensions.ai/discover/publication?search_text=10.21070/ijemd.v21i1.1007
https://www.lens.org/lens/search/scholar/list?q=citation_id%3A10.21070/ijemd.v21i1.1007
https://www.semanticscholar.org/search?q=Integrated%20Aswaja%20Values%20in%20Shaping%20Religious%20Moderation%20at%20Primary%20School%3A%20Integrasi%20Nilai-Nilai%20Aswaja%20dalam%20Membentuk%20Moderasi%20Beragama%20di%20Sekolah%20Dasar
https://www.scilit.net/articles/search?q=10.21070/ijemd.v21i1.1007
https://scite.ai/search?q=%2210.21070/ijemd.v21i1.1007%22
https://scholar.google.co.id/scholar?q=10.21070/ijemd.v21i1.1007
https://www.wizdom.ai/publication/10.21070/ijemd.v21i1.1007
https://www.mendeley.com/import/?doi=10.21070/ijemd.v21i1.1007


Indonesian Journal of Education Methods Development 

Vol. 21 No. 1 (2026): February 

DOI: 10.21070/ijemd.v21i1.1007 

ISSN 2598-991X (online), https://ijemd.umsida.ac.id, published by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo 

Copyright © Author(s). This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License (CC BY). 

6/14 

 

 

Integrated Aswaja Values in Shaping Religious Moderation at Primary 

School: Integrasi Nilai-Nilai Aswaja dalam Membentuk Moderasi 

Beragama di Sekolah Dasar 

 
Muhammad Faliqul Isbah, faliqulisbah25@gmail.com (*) 

Universitas Wahid Hasyim Semarang , Indonesia 

 
Ghufron Hamzah, ghufronhamzah@unwahas.ac.id 

Universitas Wahid Hasyim Semarang , Indonesia 

 
Fitria Martanti, fitriamartanti@unwahas.ac.id 

Universitas Wahid Hasyim Semarang, Indonesia 

 
(*) Corresponding author 

 

 

Abstract 

 
General Background Indonesia’s social and religious plurality requires Islamic education models 

that cultivate not only individual piety but also moderate and inclusive religious attitudes from the 
primary level. Specific Background Islamic primary education grounded in Ahlussunnah wal 

Jama’ah (Aswaja) values has been practiced at SD Islam Permatasari Mijen Semarang through an 

integrated educational approach aligned with the Merdeka Curriculum. Knowledge Gap Empirical 

studies examining how integrated Aswaja-based education operates at the primary school level and 
shapes students’ religious moderation remain limited. Aims This study aims to analyze the 

implementation of integrated religious education based on Aswaja values in strengthening religious 

moderation among primary school students. Results Using a qualitative case study design, the 

findings show that Aswaja values—tawassuth, tasamuh, tawazun, i‘tidal, and ta’awun—are 

internalized through classroom learning, religious habituation, and school culture. These practices 
foster tolerant, fair, non-exclusive, and socially responsive religious attitudes among students. 

Novelty The study demonstrates a structured model of integrated Aswaja-based education at the 

primary level that embeds religious moderation as lived practice rather than abstract doctrine. 

Implications The findings suggest that integrated Islamic education rooted in moderate religious 

traditions can serve as a foundational mechanism for character formation and social harmony within 
pluralistic societies. 

 
Highlights: 

 
Aswaja principles are internalized through the synergy of learning activities, habituation, and 

school culture. 

 
Students demonstrate tolerant and non-exclusive religious attitudes shaped by daily 

educational practices. 

 
Integrated religious education operates as a consistent character formation system at the 
primary level. 

 

Keywords: Aswaja Values, Religious Moderation, Integrated Education, Islamic Primary School, Character 

Formation 
 

 
 

 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2598-991X
https://doi.org/10.21070/ijemd
https://umsida.ac.id/
mailto:faliqulisbah25@gmail.com
mailto:ghufronhamzah@unwahas.ac.id
mailto:fitriamartanti@unwahas.ac.id


Indonesian Journal of Education Methods Development 

Vol. 21 No. 1 (2026): February 

DOI: 10.21070/ijemd.v21i1.1007 

ISSN 2598-991X (online), https://ijemd.umsida.ac.id, published by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo 

Copyright © Author(s). This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License (CC BY). 

7/14 

 

 

 

 

 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2598-991X
https://doi.org/10.21070/ijemd
https://umsida.ac.id/


Indonesian Journal of Education Methods Development 

Vol. 21 No. 1 (2026): February 

DOI: 10.21070/ijemd.v21i1.1007 

ISSN 2598-991X (online), https://ijemd.umsida.ac.id, published by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo 

Copyright © Author(s). This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License (CC BY). 

8/14 

 

 

Pendahuluan 

Indonesia sejak awal pembentukannya merupakan ruang sosial yang ditandai oleh kemajemukan etnik, budaya, bahasa, dan 

agama. Keragaman tersebut bukan sekadar fakta demografis, melainkan realitas historis yang membentuk cara hidup, 
sistem nilai, serta relasi sosial masyarakat Indonesia [1]. Dalam kerangka ini, Azyumardi Azra menegaskan bahwa pluralitas 
merupakan karakter inheren bangsa Indonesia yang telah disadari dan dinegosiasikan sejak proses pembentukan negara- 

bangsa. Kesadaran tersebut menuntut adanya sistem pendidikan yang tidak hanya mengakomodasi perbedaan, tetapi juga 
mampu mengelola keragaman secara adil dan bermartabat dalam kehidupan sosial[2]. 

 
Pendidikan nasional memiliki peran sentral dalam membentuk kesadaran kolektif masyarakat terhadap realitas multikultural 
tersebut. Pendidikan tidak dapat direduksi sebagai proses transfer pengetahuan semata, melainkan sebagai medium 

pembentukan orientasi nilai, sikap, dan perilaku peserta didik[3]. Dalam masyarakat yang plural, pendidikan dituntut untuk 
memberikan ruang yang setara bagi seluruh peserta didik tanpa membedakan latar belakang sosial, budaya, maupun 
keagamaan. Oleh karena itu, pendidikan multikultural menjadi pendekatan yang relevan untuk menumbuhkan sikap saling 

menghormati dan pengakuan terhadap perbedaan [4]. Namun demikian, dalam praktiknya pendidikan multikultural kerap 
berhenti pada tataran wacana normatif dan belum sepenuhnya terinternalisasi dalam kultur pendidikan sehari-hari. 

 
Persoalan tersebut semakin kompleks ketika dikaitkan dengan wacana pendidikan karakter. Pendidikan karakter sering 
dipahami sebagai penguatan nilai moral universal yang mencakup aspek pengetahuan, sikap, dan tindakan, tetapi tidak 
jarang dipisahkan dari nilai-nilai agama sebagai sumber normatifnya[5]. Pemahaman semacam ini berpotensi menimbulkan 

dikotomi antara karakter dan religiusitas, seolah-olah nilai agama tidak memiliki kontribusi signifikan dalam pembentukan 
kepribadian peserta didik. Dalam konteks masyarakat Indonesia yang religius, pendekatan tersebut justru menyisakan 

problem konseptual dan praktis, karena nilai agama merupakan salah satu sumber utama pembentukan moral sosial [6]. 

 
Pendidikan karakter yang dilepaskan dari fondasi religius berisiko melahirkan sikap etis yang bersifat instrumental dan 
situasional. Sebaliknya, pendidikan karakter yang berakar pada nilai agama memiliki potensi lebih kuat dalam membentuk 

konsistensi moral peserta didik, karena nilai tersebut diinternalisasi sebagai bagian dari keyakinan dan kesadaran spiritual. 
Dalam konteks pendidikan Islam, karakter tidak dapat dipisahkan dari akhlak, yang mencakup relasi manusia dengan 
Tuhan, sesama manusia, dan lingkungan sosial[7]. Oleh karena itu, integrasi antara pendidikan karakter dan nilai keislaman 

menjadi kebutuhan konseptual sekaligus praktis. 

 
Nilai-nilai Ahlussunnah wal Jama’ah (Aswaja) menawarkan kerangka normatif yang relevan untuk menjawab tantangan 

tersebut. Prinsip tawassuth (moderasi), tasamuh (toleransi), tawazun (keseimbangan), dan i‘tidal (keadilan) merupakan nilai- 
nilai yang berkembang dalam tradisi Islam Nusantara dan telah lama dipraktikkan dalam kehidupan sosial masyarakat. Nilai- 

nilai ini tidak hanya berfungsi sebagai pedoman teologis, tetapi juga sebagai etika sosial yang mendorong sikap terbuka 
terhadap perbedaan tanpa menanggalkan identitas keagamaan. Dalam konteks masyarakat multikultural, Aswaja 
menyediakan kerangka nilai yang memungkinkan terjadinya harmoni antara komitmen religius dan realitas plural. 

 
Kebijakan Kurikulum Merdeka memberikan ruang yang lebih luas bagi satuan pendidikan untuk mengembangkan kurikulum 

sesuai dengan kebutuhan dan karakteristik peserta didik. Kurikulum ini menekankan fleksibilitas, kontekstualitas, serta 
keberpihakan pada perkembangan peserta didik. Melalui kewenangan penyusunan kurikulum operasional satuan 
pendidikan, sekolah memiliki peluang untuk mengintegrasikan nilai-nilai keagamaan dan kearifan lokal ke dalam proses 

pembelajaran [5]. Dalam konteks pendidikan Islam, kebijakan ini membuka ruang bagi integrasi nilai Aswaja ke dalam 
pembelajaran tanpa harus terjebak pada pendekatan doktrinal yang kaku. 

 
Meskipun demikian, fleksibilitas kurikulum tidak serta-merta menjamin terwujudnya pendidikan karakter yang bermakna. 
Tanpa model implementasi yang jelas, nilai-nilai karakter berpotensi hanya menjadi simbol normatif yang tidak 

terinternalisasi dalam perilaku peserta didik [8]. Oleh karena itu, diperlukan pendekatan pendidikan terpadu yang 
memadukan kurikulum formal, budaya sekolah, serta praktik pembelajaran secara konsisten. Pendidikan terpadu 
memungkinkan nilai-nilai keislaman tidak hanya diajarkan sebagai materi, tetapi dihidupkan dalam praktik keseharian 

sekolah. 

 
SD Islam Permatasari Mijen Semarang merupakan salah satu sekolah dasar Islam yang mengembangkan model pendidikan 
terpadu dengan menjadikan nilai-nilai Aswaja sebagai dasar pembentukan karakter peserta didik [9]. Integrasi tersebut 
tidak hanya dilakukan melalui mata pelajaran keagamaan, tetapi juga melalui pembiasaan, kegiatan ekstrakurikuler, serta 

pengelolaan budaya sekolah. Sekolah diposisikan sebagai ruang sosial tempat nilai-nilai moderasi, toleransi, dan keadilan 
dipraktikkan dalam interaksi sehari-hari antara guru, peserta didik, dan warga sekolah lainnya. 

 
Namun, secara akademik kajian mengenai implementasi pendidikan terpadu berbasis Aswaja pada jenjang sekolah dasar 

masih relatif terbatas. Sebagian besar penelitian sebelumnya berfokus pada pendidikan menengah atau pesantren, yang 
memiliki struktur, kultur, dan tradisi keilmuan yang berbeda dengan sekolah dasar. Padahal, jenjang pendidikan dasar 
merupakan fase krusial dalam pembentukan karakter, karena pada tahap ini nilai-nilai dasar mulai ditanamkan dan 

membentuk pola sikap jangka panjang peserta didik[10]. Kekosongan kajian ini menunjukkan perlunya penelitian yang 
mengkaji secara mendalam bagaimana nilai Aswaja diintegrasikan dalam pendidikan dasar dalam kerangka kebijakan 

kurikulum nasional. 

 
Berdasarkan kondisi tersebut, penelitian ini diarahkan untuk mengkaji implementasi model pendidikan terpadu berbasis 
Aswaja dalam kerangka Kurikulum Merdeka di SD Islam Permatasari Mijen Semarang. Fokus penelitian meliputi pola 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2598-991X
https://doi.org/10.21070/ijemd
https://umsida.ac.id/


Indonesian Journal of Education Methods Development 

Vol. 21 No. 1 (2026): February 

DOI: 10.21070/ijemd.v21i1.1007 

ISSN 2598-991X (online), https://ijemd.umsida.ac.id, published by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo 

Copyright © Author(s). This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License (CC BY). 

9/14 

 

 

integrasi nilai Aswaja dalam pembelajaran, pembiasaan, dan budaya sekolah, serta implikasinya terhadap pembentukan 
karakter peserta didik dalam konteks masyarakat multikultural. Penelitian ini juga berupaya mengidentifikasi tantangan dan 

dinamika yang muncul dalam proses implementasi tersebut. 

 
Penelitian ini diharapkan dapat memperkaya kajian pendidikan Islam, khususnya terkait pengembangan model pendidikan 

karakter berbasis tradisi keislaman moderat pada jenjang sekolah dasar. Secara praktis, hasil penelitian ini dapat menjadi 
rujukan bagi satuan pendidikan Islam dalam merancang dan mengimplementasikan pendidikan terpadu yang selaras dengan 
Kurikulum Merdeka. Dengan demikian, pendidikan Islam tidak hanya berfungsi sebagai sarana transmisi nilai keagamaan, 

tetapi juga sebagai ruang pembentukan karakter peserta didik yang religius, toleran, dan mampu hidup berdampingan 
dalam masyarakat yang majemuk. 

 

Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus untuk mengkaji secara mendalam implementasi 
model pendidikan religius terpadu berbasis nilai-nilai Ahlussunnah wal Jama’ah (Aswaja) dalam kerangka moderasi 
beragama di SD Islam Permatasari Mijen Semarang [11]. Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini berupaya 

memahami praktik pendidikan sebagai fenomena sosial yang berlangsung dalam konteks alamiah, dengan menempatkan 
sekolah sebagai satu kesatuan sistem yang utuh. Desain studi kasus memungkinkan peneliti menelusuri secara rinci 
dinamika nilai, interaksi, serta praktik pembelajaran yang membentuk karakter religius dan moderat peserta 

didik.Pemilihan desain studi kasus didasarkan pada pertimbangan bahwa implementasi pendidikan terpadu berbasis Aswaja 
merupakan praktik kontekstual yang tidak dapat dipisahkan dari latar sosial, budaya, dan kelembagaan sekolah. 
Sebagaimana dikemukakan oleh John W. Creswell, studi kasus relevan digunakan untuk mengeksplorasi suatu program, 

aktivitas, atau proses yang bersifat spesifik dan terikat oleh konteks tertentu. Dengan demikian, pendekatan ini 
memungkinkan peneliti memperoleh pemahaman komprehensif mengenai bagaimana nilai-nilai Aswaja dan moderasi 
beragama diinternalisasikan dalam pendidikan dasar secara terpadu. 

 
Subjek penelitian meliputi kepala sekolah, guru kelas, guru pendidikan agama Islam, serta peserta didik yang terlibat 
langsung dalam pelaksanaan program pendidikan religius terpadu. Penentuan subjek dilakukan secara purposive dengan 
mempertimbangkan keterlibatan aktif dan relevansi informan terhadap fokus penelitian. Lokasi penelitian dipilih karena 

sekolah tersebut secara institusional mengembangkan pendidikan berbasis nilai Aswaja dan moderasi beragama dalam 
kerangka Kurikulum Merdeka, sehingga relevan dengan tujuan penelitian. 

 
Teknik pengumpulan data dilakukan melalui observasi, wawancara mendalam, dan dokumentasi. Observasi diarahkan pada 

praktik pembiasaan religius, proses pembelajaran, serta interaksi sosial peserta didik di lingkungan sekolah. Wawancara 
dilakukan secara semi-terstruktur untuk menggali pemahaman, pengalaman, dan persepsi guru serta peserta didik terkait 

integrasi nilai Aswaja dan moderasi beragama [12]. 

 
Dokumentasi meliputi perangkat pembelajaran, kurikulum operasional sekolah, program kegiatan keagamaan, serta arsip 
pendukung lainnya yang merepresentasikan praktik pendidikan terpadu.Analisis data dilakukan secara interaktif dan 
berkelanjutan dengan tahapan reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Data yang diperoleh dari berbagai 
sumber dibandingkan dan dikonfirmasi melalui teknik triangulasi sumber dan teknik guna menjaga keabsahan temuan. 

Analisis tematik digunakan untuk mengidentifikasi pola nilai, sikap, dan perilaku yang mencerminkan internalisasi Aswaja 
dan moderasi beragama pada peserta didik. Seluruh proses analisis dilakukan secara simultan sejak pengumpulan data 
hingga tahap akhir penelitian. 

 

Hasil dan Pembahasan 

A. Nilai-Nilai Aswaja sebagai Pembentuk Karakter Peserta Didik 

Berdasarkan hasil observasi lapangan yang dilakukan di SD Islam Permatasari Mijen Semarang, internalisasi nilai-nilai 
Ahlussunnah wal Jama’ah (Aswaja) tampak terintegrasi dalam aktivitas pembelajaran dan budaya sekolah. Nilai tersebut 
tidak hanya disampaikan melalui materi Pendidikan Agama Islam, tetapi juga diinternalisasikan melalui pembiasaan religius 
dan pola interaksi sosial warga sekolah. 

 
Hasil observasi pada kegiatan pembiasaan pagi menunjukkan bahwa peserta didik dibiasakan melaksanakan doa bersama, 
membaca Asmaul Husna, serta melaksanakan salat Dhuha secara berjamaah. Dalam kegiatan tersebut, guru tidak hanya 

berperan sebagai pengawas, tetapi juga terlibat langsung sebagai teladan. Pola ini memperlihatkan bahwa pembentukan 
karakter religius dilakukan melalui praktik berulang yang terstruktur. 

 
Seorang guru Pendidikan Agama Islam yang bernama Syaiful Arifin pada tanggal 2 desember tahun 2025 menyampaikan: 

“Anak-anak tidak cukup hanya diberi tahu mana yang baik dan mana yang tidak. Yang lebih penting adalah membiasakan. 

Kalau setiap hari mereka dibiasakan salat berjamaah, berdoa, dan bersikap sopan, lama-lama itu menjadi karakter mereka.” 

 
Temuan ini menunjukkan bahwa nilai religius dalam perspektif Aswaja ditanamkan melalui mekanisme habituasi, bukan 
semata-mata melalui instruksi verbal. Nilai tawazun (keseimbangan) tercermin dalam upaya sekolah menyeimbangkan 

antara pembelajaran akademik dan pembinaan spiritual peserta didik. 

 
Selain itu, nilai tasamuh (toleransi) tampak dalam interaksi sosial peserta didik di lingkungan sekolah[13]. Hasil observasi di 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2598-991X
https://doi.org/10.21070/ijemd
https://umsida.ac.id/


Indonesian Journal of Education Methods Development 

Vol. 21 No. 1 (2026): February 

DOI: 10.21070/ijemd.v21i1.1007 

ISSN 2598-991X (online), https://ijemd.umsida.ac.id, published by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo 

Copyright © Author(s). This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License (CC BY). 

10/14 

 

 

dalam kelas dan di luar kelas menunjukkan bahwa peserta didik dibiasakan untuk menghargai perbedaan pendapat dan 
tidak melakukan perundungan terhadap teman sebaya. Dalam wawancara, wali kelas yang bernama Kalimatussa’adah pada 

tanggal 4 Desember tahun 2025 menyatakan: “Kami selalu menekankan ke anak-anak supaya tidak mengejek teman, baik 
karena kemampuan belajar maupun latar belakang keluarga. Kalau ada masalah, diselesaikan dengan musyawarah.” 

 
Pernyataan tersebut diperkuat oleh pengamatan peneliti terhadap cara guru menangani konflik kecil antarsiswa, yang 
diselesaikan melalui dialog dan nasihat, bukan hukuman represif. Pola ini mencerminkan penerapan nilai i‘tidal (keadilan) 
dalam praktik pendidikan, di mana setiap peserta didik diperlakukan secara proporsional. Nilai Aswaja juga 

diinternalisasikan melalui keteladanan guru dalam bersikap dan bertutur kata [10]. Berdasarkan hasil observasi, guru 
secara konsisten menggunakan bahasa yang santun, tidak membentak peserta didik, serta memberikan teguran dengan 
pendekatan persuasif. Pernyataan tersebut di dukung oleh Mikky Ara yang berstatus sebagai peserta didik kelas V pada 

tanggal 4 Desember 2025 mengungkapkan: “Kalau kami salah, guru tidak langsung marah. Biasanya dinasihati pelan-pelan, 
terus dikasih tahu yang benar.” 

 
Data ini menunjukkan bahwa peserta didik tidak hanya memahami nilai sopan santun secara konseptual, tetapi juga 
mengalaminya secara langsung dalam relasi pedagogis. Hal tersebut memperkuat proses internalisasi nilai pada tahap 
menanggapi dan penilaian nilai, sebagaimana terlihat dari perubahan sikap dan perilaku peserta didik. 

 
Dimensi kebangsaan dalam nilai Aswaja juga ditemukan dalam praktik pendidikan di sekolah. Berdasarkan dokumentasi 
kurikulum dan hasil wawancara, sekolah secara sadar mengaitkan nilai keislaman dengan cinta tanah air melalui kegiatan 

peringatan hari nasional, upacara bendera, dan pembelajaran tematik. 

 
Hal tersebut berdasarkan ungkapan Kepala Sekolah yang bernama Watsirni pada tanggal 3 Desember 2025 menyampaikan: 
“Kami ingin anak-anak paham bahwa menjadi Muslim yang baik itu tidak bertentangan dengan cinta Indonesia. Justru nilai 
Islam mengajarkan keadilan, persatuan, dan menghormati sesama.” 

 
Pandangan tersebut sejalan dengan tradisi pemikiran Aswaja yang menempatkan nasionalisme sebagai bagian dari 
tanggung jawab keagamaan. Dalam praktiknya, nilai tawassuth (moderasi) tercermin dari sikap sekolah yang menghindari 

pendekatan keagamaan yang eksklusif atau ekstrem, serta menekankan Islam yang ramah dan kontekstual[15]. 

 

B. Nilai-Nilai Tradisi Aswaja sebagai Pembinaan Karakter Peserta Didik 

Pembinaan karakter peserta didik berbasis tradisi Ahlussunnah wal Jama’ah (Aswaja) di SD Islam Permatasari Mijen 
Semarang dilakukan melalui internalisasi nilai-nilai keislaman yang bersifat moderat, sosial, dan kontekstual. Nilai-nilai 

tersebut tidak diposisikan sebagai konsep normatif semata, melainkan dihadirkan dalam praktik pendidikan yang 
terintegrasi dengan pembelajaran dan budaya sekolah [16]. Pendekatan ini menunjukkan bahwa tradisi Aswaja digunakan 

sebagai kerangka etis dalam membentuk karakter peserta didik sejak jenjang pendidikan dasar. 

 
Berdasarkan temuan lapangan, terdapat beberapa nilai utama tradisi Aswaja yang secara konsisten ditanamkan dalam 
pembinaan karakter peserta didik, yakni ta’awun (tolong-menolong), tawassuth (moderasi), i‘tidal (keadilan dan keteguhan 

berprinsip), serta tasamuh (toleransi). Nilai ta’awun tampak dalam praktik keseharian peserta didik, terutama dalam 
kegiatan pembelajaran dan interaksi sosial[17]. Hasil observasi menunjukkan bahwa peserta didik dibiasakan untuk saling 
membantu, baik dalam konteks akademik maupun non-akademik, tanpa membedakan latar belakang sosial maupun 

kemampuan belajar. Seorang guru kelas yang bernama Achmad Syarifuddin pada tanggal 3 Desember tahun 2025 
mengungkapkan bahwa sikap saling menolong ditanamkan melalui pembiasaan sederhana di kelas, seperti kerja kelompok 
dan pendampingan teman sebaya. Beliua menuturkan bahwa “Anak-anak kami biasakan untuk saling membantu. Kalau ada 

yang belum paham, temannya diminta membantu. Jadi mereka belajar peduli sejak kecil.” 

 
Nilai tawassuth atau sikap moderat terlihat dari cara sekolah membingkai ajaran keislaman dalam pembelajaran. Guru tidak 
mengarahkan peserta didik pada pemahaman keagamaan yang kaku atau eksklusif, melainkan menekankan keseimbangan 

antara komitmen beragama dan penghormatan terhadap perbedaan [18]. Dalam pembelajaran Al-Islam, peserta didik 
dikenalkan pada konsep Islam wasathiyah dengan bahasa yang sederhana dan kontekstual, sehingga mereka mampu 
membedakan antara sikap beragama yang proporsional dan sikap yang cenderung ekstrem [19]. Pendekatan ini tercermin 

dari sikap peserta didik yang tidak menunjukkan kecenderungan diskriminatif dalam berinteraksi dengan teman sebaya. 

 
Nilai i‘tidal dipahami sebagai keteguhan dalam memegang prinsip kebenaran dan keadilan secara proporsional. 

Berdasarkan hasil observasi, nilai ini ditanamkan melalui keteladanan guru dalam bersikap adil dan konsisten dalam 
menegakkan aturan sekolah [20]. Guru memberikan sanksi dan penghargaan secara proporsional tanpa membedakan status 

peserta didik. 

 
Seorang peserta didik kelas VI yang bernama Mumtaz pada tanggal 3 Desember tahun 2025 menyampaikan bahwa guru 

bersikap adil ketika menghadapi pelanggaran tata tertib.“Kalau ada yang melanggar, siapa pun orangnya tetap ditegur. 
Tidak dibedakan”, imbuhnya. 

 
Sementara itu, nilai tasamuh atau toleransi ditanamkan melalui pembiasaan sikap saling menghargai perbedaan pendapat 
dan latar belakang. Hasil observasi menunjukkan bahwa dalam diskusi kelas, guru memberikan ruang kepada peserta didik 
untuk menyampaikan pendapat tanpa takut disalahkan. Konflik kecil antarsiswa diselesaikan melalui dialog dan 

musyawarah, bukan dengan pendekatan hukuman yang represif. Praktik ini memperlihatkan bahwa toleransi tidak hanya 
diajarkan secara konseptual, tetapi dipraktikkan secara langsung dalam relasi sosial di sekolah. 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2598-991X
https://doi.org/10.21070/ijemd
https://umsida.ac.id/


Indonesian Journal of Education Methods Development 

Vol. 21 No. 1 (2026): February 

DOI: 10.21070/ijemd.v21i1.1007 

ISSN 2598-991X (online), https://ijemd.umsida.ac.id, published by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo 

Copyright © Author(s). This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License (CC BY). 

11/14 

 

 

Internalisasi nilai-nilai Aswaja tersebut dilakukan secara sistematis melalui muatan lokal Al-Islam yang mencakup materi 
fikih, akidah akhlak, serta Al-Qur’an dan Hadis. Materi fikih diarahkan pada pemahaman tata cara ibadah yang benar 

sekaligus pembentukan kesadaran hukum Islam secara proporsional [21]. Akidah akhlak difokuskan pada penanaman 
keimanan kepada Allah SWT serta pembiasaan adab terhadap orang tua, guru, dan sesama. Sementara itu, pembelajaran Al- 
Qur’an dan Hadis diarahkan pada pemahaman makna dan kandungan nilai yang relevan dengan kehidupan sehari-hari 

peserta didik. 

 
Selain pembelajaran intrakurikuler, internalisasi nilai Aswaja diperkuat melalui kegiatan pembiasaan religius. Setiap pagi 
sebelum pembelajaran dimulai, peserta didik mengikuti kegiatan salat Dhuha berjamaah, membaca doa, Ayat Kursi, Asmaul 
Husna, serta pembacaan Pancasila. Setelah itu, peserta didik melaksanakan kegiatan mengaji dengan metode sorogan di 

bawah bimbingan guru. Berdasarkan observasi, kegiatan ini berlangsung secara rutin dan tertib, serta menjadi bagian dari 
budaya sekolah. 

 
Pada kegiatan mingguan, sekolah menyelenggarakan tahlil muḥāfaẓah dan istighosah bersama yang dilaksanakan setiap 

hari Jumat. Kegiatan ini tidak hanya berfungsi sebagai ritual keagamaan, tetapi juga sebagai sarana pembinaan spiritual dan 
kebersamaan warga sekolah. Kepala sekolah menyampaikan bahwa kegiatan tersebut dimaksudkan untuk menanamkan nilai 
religius dan kebersamaan sejak dini. “Kami ingin anak-anak terbiasa dengan amalan Aswaja, bukan hanya tahu, tapi juga 

menjalankan” ucap Kepala Sekolah 

 
Dalam perencanaan pembelajaran, internalisasi nilai karakter berbasis Aswaja dan moderasi beragama tercermin dalam 
Rencana Pelaksanaan Pembelajaran (RPP) yang memuat kompetensi sikap spiritual dan sosial. Pelaksanaan pembelajaran 

diarahkan pada penanaman akhlak Rasulullah SAW yang diintegrasikan dalam materi pelajaran dan pembiasaan harian, 
seperti program 3S (senyum, salam, sapa). Evaluasi dilakukan melalui penilaian sikap spiritual dan sosial, diskusi kelas, 
serta ulangan harian untuk mengukur pemahaman peserta didik terhadap materi [22]. 

 

C. Moderasi Beragama sebagai Penguatan Karakter Peserta Didik 

Moderasi beragama merupakan pendekatan keberagamaan yang menekankan sikap adil, seimbang, dan proporsional dalam 
memahami serta mengamalkan ajaran agama. Dalam konteks masyarakat Indonesia yang majemuk, moderasi beragama 
menjadi kebutuhan sosial sekaligus pedagogis untuk menjaga kohesi sosial dan mencegah berkembangnya sikap eksklusif 

maupun ekstrem [23]. Keberagaman etnis, budaya, dan agama yang menjadi karakter masyarakat Indonesia menuntut 
adanya pola keberagamaan yang tidak hanya berorientasi pada kesalehan individual, tetapi juga kesalehan sosial. Data 
demografis yang dirilis oleh Badan Pusat Statistik menunjukkan bahwa pluralitas merupakan realitas objektif bangsa 

Indonesia, sehingga penguatan moderasi beragama sejak usia sekolah dasar memiliki relevansi yang tinggi [24]. 

 
Dalam tradisi Islam Nusantara, moderasi beragama telah lama terartikulasikan dalam paradigma Ahlussunnah wal Jama’ah 
(Aswaja). Nilai tawassuth (moderasi), tawazun (keseimbangan), tasamuh (toleransi), dan i‘tidal (keadilan) menjadi prinsip 

utama dalam menyikapi perbedaan, baik dalam aspek teologis maupun sosial [25]. Paradigma ini secara historis 
dikembangkan dan dipraktikkan oleh komunitas Nahdlatul Ulama sebagai bentuk keberagamaan yang selaras dengan 

konteks kebangsaan Indonesia. Oleh karena itu, Aswaja dipandang relevan sebagai kerangka nilai dalam penguatan 
moderasi beragama di lingkungan pendidikan dasar. 

 
Berdasarkan hasil observasi lapangan di SD Islam Permatasari Mijen Semarang, moderasi beragama diimplementasikan 
melalui pendekatan pendidikan religius terpadu yang mengintegrasikan pembelajaran, pembiasaan, dan budaya sekolah. 

Moderasi tidak diajarkan sebagai materi konseptual yang berdiri sendiri, melainkan diinternalisasikan melalui praktik 
keseharian peserta didik. Dalam proses pembelajaran Al-Islam, guru secara konsisten menanamkan sikap tidak berlebihan 
dalam beragama, tidak mudah menyalahkan pihak lain, serta membiasakan peserta didik untuk menyikapi perbedaan secara 

wajar. 

 
Hasil wawancara dengan guru Pendidikan Agama Islam menunjukkan bahwa penguatan moderasi beragama dilakukan 
melalui bahasa dan pendekatan yang sederhana serta kontekstual. “Kami tidak mengenalkan istilah yang berat. Anak-anak 
diajarkan sikapnya, seperti tidak memaksakan pendapat dan menghargai perbedaan”, Syaiful Arifin selaku guru PAI 

menambahkan di akhir wawancara. 

 
Temuan tersebut diperkuat oleh hasil observasi di kelas yang menunjukkan bahwa peserta didik diberikan ruang untuk 

bertanya dan menyampaikan pendapat, sementara guru mengarahkan diskusi secara proporsional tanpa memberikan 
penilaian yang bersifat menghakimi. Pola ini mencerminkan internalisasi nilai tawassuth dan tasamuh dalam praktik 
pembelajaran [26]. 

 
Penguatan moderasi beragama juga dilakukan melalui kegiatan pembiasaan religius yang dilaksanakan secara rutin. Setiap 
pagi sebelum pembelajaran dimulai, peserta didik mengikuti salat Dhuha berjamaah, membaca doa, Ayat Kursi, Asmaul 
Husna, serta menghafal nilai-nilai Pancasila. Integrasi antara praktik keagamaan dan nilai kebangsaan ini menunjukkan 

bahwa sekolah tidak memisahkan identitas religius dan identitas kebangsaan peserta didik [22]. 

 
Berdasarkan wawancara dengan kepala sekolah, pembiasaan tersebut dimaksudkan untuk menanamkan kesadaran bahwa 

keberagamaan dan kecintaan terhadap tanah air merupakan dua hal yang saling menguatkan. “Kami ingin anak-anak 

memahami bahwa menjalankan agama dengan baik itu sejalan dengan sikap cinta tanah air dan menghargai sesama” , 

imbuhnya Kepala Sekolah. 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2598-991X
https://doi.org/10.21070/ijemd
https://umsida.ac.id/


Indonesian Journal of Education Methods Development 

Vol. 21 No. 1 (2026): February 

DOI: 10.21070/ijemd.v21i1.1007 

ISSN 2598-991X (online), https://ijemd.umsida.ac.id, published by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo 

Copyright © Author(s). This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License (CC BY). 

12/14 

 

 

Selain kegiatan harian, penguatan moderasi beragama juga tampak dalam kegiatan mingguan dan berkala, seperti tahlil 
bersama setiap hari Jumat serta upacara bendera yang dilaksanakan secara rutin. Berdasarkan observasi, kegiatan tersebut 

diikuti oleh peserta didik secara tertib dan penuh keterlibatan, serta menjadi bagian dari pembentukan disiplin dan 
kebersamaan. 

 
Hasil wawancara dengan peserta didik menunjukkan bahwa pendekatan tersebut berkontribusi terhadap pembentukan 

sikap toleran dan tidak eksklusif. Peserta didik memahami pentingnya menghargai perbedaan pendapat dan tidak mudah 

menyalahkan orang lain. Ungkapan Mikky Ara peserta didik kelas V menyampaikan: “Kalau ada pendapat yang beda, guru 

bilang jangan langsung menyalahkan, tapi didengarkan dulu”. 

 
Data ini menunjukkan bahwa moderasi beragama tidak hanya dipahami secara normatif, tetapi telah membentuk pola sikap 
peserta didik dalam interaksi sosial. Peserta didik menunjukkan kecenderungan bersikap adil, terbuka, dan tidak reaktif 

dalam menyikapi perbedaan. Hal ini memperkuat temuan bahwa pendidikan religius terpadu berbasis Aswaja berperan 
dalam membangun karakter peserta didik yang religius sekaligus moderat. 

 

D. Pendidikan Terpadu sebagai Implementasi Nilai Aswaja dan Moderasi Beragama 

Hasil penelitian lapangan menunjukkan bahwa pendidikan terpadu di SD Islam Permatasari Mijen Semarang dijalankan 
sebagai pola pembinaan karakter yang menyatukan pembelajaran, pembiasaan, dan relasi sosial dalam satu sistem yang 

berkelanjutan. Pendidikan terpadu tidak dipahami oleh guru sebagai konsep pedagogis abstrak, melainkan sebagai praktik 
keseharian yang mengikat seluruh aktivitas sekolah. Hal ini tampak dari cara sekolah mengintegrasikan nilai Aswaja dan 

moderasi beragama ke dalam struktur pembelajaran dan budaya sekolah tanpa memisahkannya ke dalam program khusus 
yang berdiri sendiri [27]. 

 
Berdasarkan wawancara dengan kepala sekolah, pendidikan terpadu diposisikan sebagai cara membentuk karakter peserta 
didik secara menyeluruh sejak dini, beliua menambahkan “Kalau nilai agama hanya diajarkan di pelajaran PAI, hasilnya 

tidak kuat. Maka kami satukan antara pembelajaran, kebiasaan, dan sikap guru di sekolah”. 

 
Pernyataan tersebut menunjukkan bahwa pendidikan terpadu digunakan untuk menghindari fragmentasi nilai. Nilai Aswaja 

tidak dibatasi pada ranah kognitif, tetapi dipraktikkan secara konsisten dalam aktivitas belajar dan interaksi sosial. Pola ini 
tampak dalam pembelajaran tematik, di mana guru secara sadar mengaitkan materi akademik dengan sikap religius dan 
sosial. 

 
Hasil observasi di kelas IV dan V menunjukkan bahwa guru tidak memisahkan pelajaran umum dan nilai keislaman. Dalam 
proses pembelajaran, guru menekankan sikap saling menghargai, tidak memaksakan pendapat, dan menyelesaikan 

perbedaan melalui dialog. Hal tersebut berdasarkan hasil wawancara dengan Wali Kelas yang bernama Nailus Sa’adah pada 
tanggal 3 Desember tahun 2025 menjelaskan: “Anak-anak itu tidak perlu istilah berat. Yang penting mereka terbiasa 
bersikap adil, tidak mengejek, dan tidak merasa paling benar.” 

 
Data ini menunjukkan bahwa nilai tawassuth dan tasamuh diinternalisasikan melalui pendekatan pedagogis yang bersifat 
praktis. Guru tidak mengajarkan moderasi beragama sebagai konsep, tetapi menghadirkannya melalui cara mengelola kelas, 
memberi respons terhadap kesalahan peserta didik, dan membuka ruang komunikasi dua arah [6]. 

 
Pendidikan terpadu juga tampak jelas dalam pembiasaan religius harian [28]. Observasi menunjukkan bahwa sebelum 

pembelajaran dimulai, peserta didik mengikuti rangkaian kegiatan yang sama setiap hari, yaitu salat Dhuha berjamaah, 
membaca doa, Ayat Kursi, Asmaul Husna, serta penguatan nilai Pancasila. Kegiatan ini dipimpin langsung oleh guru dan 
diikuti secara tertib oleh peserta didik. Saiful Arifin selaku guru PAI menambahkan “Kami ingin anak-anak terbiasa. Kalau 

sudah terbiasa, nilai itu akan melekat tanpa perlu banyak perintah”. 

 
Pembiasaan tersebut tidak diposisikan sebagai kegiatan tambahan, melainkan sebagai bagian dari struktur pendidikan 
sekolah. Integrasi antara praktik keagamaan dan nilai kebangsaan memperlihatkan bahwa pendidikan terpadu berfungsi 

untuk menanamkan kesadaran religius dan sosial secara simultan. 

 
Selain kegiatan harian, pendidikan terpadu diperkuat melalui kegiatan mingguan seperti tahlil muḥāfaẓah dan istighosah 

setiap hari Jumat. Berdasarkan observasi, kegiatan ini tidak hanya diikuti sebagai ritual, tetapi juga menjadi sarana 
pembinaan kedisiplinan dan kebersamaan. Peserta didik diarahkan untuk duduk tertib, mengikuti bacaan dengan khidmat, 
dan menjaga sikap selama kegiatan berlangsung. Kepala Sekolah menegaskan: “Tahlil dan istighosah itu bukan hanya soal 

ibadah, tapi soal membentuk kebiasaan tenang, tertib, dan menghargai tradisi.” 

 
Data ini menunjukkan bahwa amalan Aswaja dihadirkan sebagai praktik sosial yang membentuk karakter, bukan sebagai 
simbol identitas eksklusif. Nilai tawazun dan i‘tidal tercermin dalam upaya sekolah menjaga keseimbangan antara aspek 

spiritual dan sosial peserta didik. 

 
Dari sisi peserta didik, wawancara menunjukkan adanya internalisasi nilai moderasi dalam perilaku sehari-hari. Mikky Ara 
yang masih duduk di kelas V juga manambahkan “Kalau ada teman yang beda pendapat, biasanya guru bilang jangan 

langsung menyalahkan, dengarkan dulu.” 

 
Pernyataan ini menunjukkan bahwa peserta didik mulai memahami perbedaan sebagai sesuatu yang wajar dan tidak perlu 

disikapi secara emosional. Sikap ini terbentuk melalui pengalaman belajar yang konsisten, bukan melalui ceramah normatif. 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2598-991X
https://doi.org/10.21070/ijemd
https://umsida.ac.id/


Indonesian Journal of Education Methods Development 

Vol. 21 No. 1 (2026): February 

DOI: 10.21070/ijemd.v21i1.1007 

ISSN 2598-991X (online), https://ijemd.umsida.ac.id, published by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo 

Copyright © Author(s). This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License (CC BY). 

13/14 

 

 

Hal ini diperkuat oleh pengamatan peneliti terhadap cara peserta didik menyelesaikan konflik kecil, yang cenderung 
dilakukan melalui diskusi dan arahan guru. 

 
Pendidikan terpadu juga tercermin dalam perencanaan pembelajaran. Analisis dokumen RPP menunjukkan bahwa 

kompetensi sikap spiritual dan sosial menjadi bagian dari tujuan pembelajaran. Guru tidak hanya mengevaluasi aspek 
kognitif melalui ulangan harian, tetapi juga melakukan penilaian sikap berdasarkan observasi perilaku peserta didik di kelas 
dan di luar kelas. Hal tersebut berdasarkan ungkapan bu Nailus Sa’adah yang mengungkapkan “Yang kami nilai bukan 

hanya hasil ulangan, tapi sikap sehari-hari anak di sekolah.” 

 
Temuan ini menunjukkan bahwa pendidikan terpadu dijalankan secara struktural melalui perencanaan, pelaksanaan, dan 
evaluasi pembelajaran. Nilai Aswaja dan moderasi beragama tidak berhenti pada pembiasaan ritual, tetapi diintegrasikan ke 

dalam sistem penilaian sekolah. 

 
Data lapangan menunjukkan bahwa pendidikan terpadu di SD Islam Permatasari berfungsi sebagai mekanisme internalisasi 

nilai Aswaja dan moderasi beragama melalui tiga jalur utama, yaitu pembelajaran di kelas, pembiasaan religius, dan budaya 
sekolah. Ketiga jalur tersebut berjalan secara konsisten dan saling menguatkan. Nilai tidak disampaikan dalam bentuk 

slogan atau doktrin, tetapi dihadirkan sebagai pengalaman belajar yang berulang dan terstruktur. 

 
Pola ini sejalan dengan tradisi pendidikan Islam yang berkembang dalam lingkungan Nahdlatul Ulama, yang menempatkan 

moderasi dan keseimbangan sebagai prinsip dalam membentuk kehidupan beragama dan berbangsa. Temuan penelitian ini 
menunjukkan bahwa pendidikan terpadu berbasis Aswaja pada jenjang sekolah dasar berfungsi sebagai fondasi 
pembentukan karakter religius yang tenang, tidak eksklusif, dan mampu hidup berdampingan dalam keberagaman [29]. 

 

Simpulan 

Penelitian ini menunjukkan bahwa penguatan moderasi beragama melalui nilai-nilai Ahlussunnah wal Jama’ah (Aswaja) di 
SD Islam Permatasari Mijen Semarang dilaksanakan melalui model pendidikan religius terpadu yang terintegrasi dalam 
pembelajaran, pembiasaan, dan budaya sekolah. Pendidikan terpadu tidak dijalankan sebagai program tambahan, tetapi 
sebagai sistem pembinaan karakter yang konsisten dan berkelanjutan. Nilai Aswaja yang meliputi tawassuth, tasamuh, 

tawazun, i‘tidal, dan ta’awun terinternalisasi melalui praktik pedagogis dan sosial yang dialami langsung oleh peserta didik. 
Internalisasi nilai berlangsung melalui pembiasaan religius harian, keteladanan guru, serta pengelolaan interaksi sosial yang 
menekankan dialog, keadilan, dan penghargaan terhadap perbedaan. Moderasi beragama dalam konteks ini terbentuk 

sebagai sikap, bukan sekadar pemahaman konseptual. 

 
Temuan penelitian menegaskan bahwa integrasi nilai keislaman dan nilai kebangsaan dalam pendidikan dasar berkontribusi 

pada pembentukan karakter religius yang tidak eksklusif dan adaptif terhadap keberagaman. Pendidikan religius terpadu 
berbasis Aswaja berfungsi sebagai mekanisme pembentukan karakter moderat sejak dini, serta memiliki relevansi 
kontekstual dalam menjawab tantangan keberagaman masyarakat Indonesia. 

 

References 

1. J. A. Dewantara, “Social Reality in the Perspective of Socio-Cultural Development in the Era of Globalization to Realize 
Multicultural Civic Education,” Jurnal Kewarganegaraan, vol. 8, no. 2, pp. 1415–1422, Aug. 2024, doi: 

10.31316/jk.v8i2.6555. 
2. M. Marfiyanti and H. Nafsiyanti, “Islamic Education in Facing the Challenges of Modernization,” Mauizhah: Jurnal 

Kajian Keislaman, vol. 9, no. 2, Dec. 2019, doi: 10.55936/mauizhah.v9i2.32. 
3. S. A. H. Abdillah and A. D. Devi, “Islamic Education from a Sociological Perspective,” Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan 

Islam, vol. 5, no. 2, pp. 143–149, Dec. 2020, doi: 10.32505/v4i1.1007. 

4. S. Anwar, “Internalization of Moral Education Values in Surah Al-Hujurat Verses 11–13 According to Tafsir Fi Zilal Al- 
Qur’an,” Journal of Islamic Education, vol. 6, no. 1, pp. 1–15, Apr. 2021, doi: 10.52615/jie.v6i1.190. 

5. N. Alfi, S. M. Koimah, and N. A. Zahra, “Strengthening Character Education Based on Pesantren Tradition to Build 

Noble Character,” Jurnal Ilmu Sosial Dan Budaya Indonesia, vol. 2, no. 2, pp. 110–115, Nov. 2024, doi: 
10.61476/wnb23q92. 

6. M. S. Alnashr, “Character Education According to Gus Dur: Representation of Pesantren in Educating the Nation,” 

Shahih: Journal of Islamicate Multidisciplinary, vol. 4, no. 1, pp. 57–72, Jun. 2019, doi: 10.22515/shahih.v4i1.1597. 
7. F. N. Ahmad, M. Mispani, and M. Yusuf, “Integration of Islamic Education Curriculum Between Pesantren and Senior 

High School,” Assyfa Journal of Islamic Studies, vol. 1, no. 1, pp. 73–86, Jul. 2023, doi: 10.61650/ajis.v1i1.164. 
8. M. Z. A. Hasan and M. R. Ansori, “Implications of Ahlussunnah Wal Jama’ah Learning on Strengthening Religious 

Moderation,” Journal of Contemporary Islamic Education, vol. 4, no. 1, pp. 86–102, Jan. 2024, doi: 

10.25217/jcie.v4i1.4363. 
9. M. Latifah, “Implementation of Character Education for Students at SD Islam Permatasari Semarang,” Master’s thesis, 

Universitas Islam Sultan Agung, Semarang, Indonesia, 2024. 

10. L. Lutfiyani and H. Ashoumi, “Internalization of Religious Moderation Values Through Aswaja Learning and Its 
Implementation on Students’ Anti-Radicalism Attitudes,” Dar El-Ilmi: Journal of Religious, Educational and 
Humanistic Studies, vol. 9, no. 2, pp. 1–26, Oct. 2022, doi: 10.52166/darelilmi.v9i2.3332. 

11. I. M. L. M. Jaya, Quantitative and Qualitative Research Methods: Theory, Application, and Empirical Research. 
Yogyakarta, Indonesia: Anak Hebat Indonesia, 2020. 

12. A. Kusumastuti and A. M. Khoiron, Qualitative Research Methods. Bandung, Indonesia: Sukarno Pressindo, 2019. 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2598-991X
https://doi.org/10.21070/ijemd
https://umsida.ac.id/


Indonesian Journal of Education Methods Development 

Vol. 21 No. 1 (2026): February 

DOI: 10.21070/ijemd.v21i1.1007 

ISSN 2598-991X (online), https://ijemd.umsida.ac.id, published by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo 

Copyright © Author(s). This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License (CC BY). 

14/14 

 

 

13. S. Abdullah, “Traditional Education System in Malay Civilization: An Analysis,” Master’s thesis, Universiti Malaya, 
Kuala Lumpur, Malaysia, 2002. 

14. S. Anwar, “Internalization of Moral Education Values in Surah Al-Hujurat Verses 11–13 According to Tafsir Fi Zilal Al- 
Qur’an,” Journal of Islamic Education, vol. 6, no. 1, pp. 1–15, Apr. 2021, doi: 10.52615/jie.v6i1.190. 

15. Y. Arikarani, Z. Azman, S. Aisyah, F. P. Ansyah, and T. D. Z. Kirti, “Islamic Education Concepts in Strengthening 

Religious Moderation,” Edification Journal: Islamic Education, vol. 7, no. 1, pp. 71–88, Jul. 2024, doi: 
10.37092/ej.v7i1.840. 

16. H. Halim and M. Safik, “Transformation of the Socio-Religious Role of Aswaja Pesantren in the Architecture of 

Religious Moderation in Indonesia,” Ulumuna: Journal of Islamic Studies, vol. 11, no. 1, pp. 91–102, Nov. 2025, doi: 
10.36420/ju.v11i1.8350. 

17. A. Murtadlo and N. D. Aliyah, “Socialization of Ahlussunnah Wal Jama’ah Values to Build Moderate Attitudes Among 
University Students,” Saweu: Journal of Community Engagement, vol. 1, no. 2, pp. 1–12, Apr. 2025. 

18. N. Andiono, “Strengthening Aswaja Values According to Kiai Hasyim Asy’ari in Counter-Radicalism Education,” 

Miyah: Journal of Islamic Studies, vol. 17, no. 1, pp. 39–64, Aug. 2021, doi: 10.33754/miyah.v17i01.320. 
19. D. Susanti and S. Washil, “Strengthening the Understanding of Ahlus Sunnah Wal Jamaah in Building Moderate 

Religious Awareness,” Al-Qaryah: Journal of Community Service, vol. 1, no. 1, pp. 1–12, Mar. 2025. 

20. N. Andiono, “Construction of Religious Moderation Education Based on Pesantren Local Wisdom,” JALIE: Journal of 
Applied Linguistics and Islamic Education, vol. 8, no. 1, pp. 23–44, Jan. 2024. 

21. M. Mufaizin, J. Junaidi, and M. Tohir, “Strengthening Moderate Islamic Values Among Youth Through Aswaja 

Discussion Forums,” Potensi: Journal of Community Service, vol. 2, no. 2, pp. 7–17, Jun. 2025, doi: 
10.61689/potensi.v2i2.24. 

22. M. S. Dewi, A. Suniadi, M. Aufani, K. Zahroh, and Karimah, “Analysis of Strengthening Religious Moderation 
Through Ahlussunnah Wal Jama’ah Values,” Akademika: Journal of Religious and Educational Studies, vol. 20, no. 2, 
pp. 194–203, 2024, doi: 10.56633/jkp.v20i2.1067. 

23. N. Mubarok and F. N. Azizah, “Religious Moderation Through Strengthening Aswaja Cyber Media as Counter- 
Radicalism,” Wardah: Journal of Islamic Studies, 2024. 

24. S. Mahmudah and N. Azahra, “Strengthening An-Nahdliyah Aswaja Values in Majlis Taklim Nurul Hidayah,” Indonesia 
Berdampak: Journal of Community Engagement, vol. 1, no. 1, pp. 74–81, Jun. 2025, doi: 10.63822/85qsjz83. 

25. M. W. Qohar, N. Hudah, and Suparno, “Strengthening Moderate Islamic Values Through Digital-Based Aswaja 

Studies,” Jurnal Pendidikan Agama Islam Miazhar, vol. 3, no. 1, pp. 22–28, Aug. 2023. 
26. K. Sholikhah, U. Hidayah, and V. R. Rikza, “Analysis of Aswaja Values in the Context of Religious Moderation,” Talim: 

Journal of Islamic Education Studies, vol. 7, no. 1, pp. 60–73, Jan. 2024, doi: 10.52166/talim.v7i1.5227. 

27. A. E. Ramadani and M. A. Hair, “Implementation of Religious Moderation Values Through NU Aswaja Learning,” 
Advances in Education Journal, vol. 2, no. 2, pp. 613–621, Oct. 2025. 

28. P. Hergianasari, “Deradicalization Concept in Integrated Learning-Based Education,” Scholaria: Journal of Education 

and Culture, vol. 9, no. 3, pp. 239–244, Sept. 2019, doi: 10.24246/j.js.2019.v9.i3.p239-244. 
29. M. I. Syahroni and M. Rofiq, “Actualization of Ahlussunnah Wal Jamaah Thought in Strengthening Islamic Religious 

Education,” Al-Mikraj: Journal of Islamic Studies and Humanities, vol. 5, no. 2, pp. 1621–1643, May 2025, doi: 
10.37680/almikraj.v5i2.7226. 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2598-991X
https://doi.org/10.21070/ijemd
https://umsida.ac.id/

