
Indonesian Journal of Education Methods Development 

Vol. 21 No. 1 (2026): February 

DOI: 10.21070/ijemd.v21i1.1006 

ISSN 2598-991X (online), https://ijemd.umsida.ac.id, published by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo 

Copyright © Author(s). This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License (CC BY). 

1/14 

 

 

 

 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2598-991X
https://doi.org/10.21070/ijemd
https://umsida.ac.id/


Indonesian Journal of Education Methods Development 

Vol. 21 No. 1 (2026): February 

DOI: 10.21070/ijemd.v21i1.1006 

ISSN 2598-991X (online), https://ijemd.umsida.ac.id, published by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo 

Copyright © Author(s). This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License (CC BY). 

2/14 

 

 

Table Of Contents 

Journal Cover ............................................................................................ 1 

Author[s] Statement .................................................................................. 3 

Editorial Team .......................................................................................... 4 

Article information .................................................................................... 5 

Check this article update (crossmark) ..................................................................... 5 

Check this article impact ..................................................................................... 5 

Cite this article ................................................................................................... 5 

Title page .................................................................................................. 6 

Article Title ....................................................................................................... 6 

Author information ............................................................................................. 6 

Abstract ........................................................................................................... 6 

Article content .......................................................................................... 8 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2598-991X
https://doi.org/10.21070/ijemd
https://umsida.ac.id/


Indonesian Journal of Education Methods Development 

Vol. 21 No. 1 (2026): February 

DOI: 10.21070/ijemd.v21i1.1006 

ISSN 2598-991X (online), https://ijemd.umsida.ac.id, published by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo 

Copyright © Author(s). This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License (CC BY). 

3/14 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Originality Statement 

The author[s] declare that this article is their own work and to the best of their 
knowledge it contains no materials previously published or written by another person, or 
substantial proportions of material which have been accepted for the published of any 

other published materials, except where due acknowledgement is made in the article. 
Any contribution made to the research by others, with whom author[s] have work, is 
explicitly acknowledged in the article. 

 

 

Conflict of Interest Statement 

The author[s] declare that this article was conducted in the absence of any commercial 
or financial relationships that could be construed as a potential conflict of interest. 

 

 

Copyright Statement 

Copyright © Author(s). This article is published under the Creative Commons Attribution 
(CC BY 4.0) licence. Anyone may reproduce, distribute, translate and create derivative 

works of this article (for both commercial and non-commercial purposes), subject to full 
attribution to the original publication and authors. The full terms of this licence may be 

seen at http://creativecommons.org/licences/by/4.0/legalcode 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2598-991X
https://doi.org/10.21070/ijemd
https://umsida.ac.id/
http://creativecommons.org/licences/by/4.0/legalcode


Indonesian Journal of Education Methods Development 

Vol. 21 No. 1 (2026): February 

DOI: 10.21070/ijemd.v21i1.1006 

ISSN 2598-991X (online), https://ijemd.umsida.ac.id, published by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo 

Copyright © Author(s). This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License (CC BY). 

4/14 

 

 

EDITORIAL TEAM 

Editor in Chief 
 

Mohammad Faizal Amir, Universitas Muhammadiyah Sidoarjo, Indonesia (Scopus) 

 

Managing Editors 

Mahardika Darmawan Kusuma Wardana, Universitas Muhammadiyah Sidoarjo, Indonesia (Google Scholar) 

Enik Setiyawati, Universitas Muhammadiyah Sidoarjo, Indonesia (Google Scholar) 

Section Editors 

Dr. Yuli Astutik, M.Pd., Associate Professor, Universitas Muhammadiyah Sidoarjo, Indonesia (Google Scholar) 

Dr. Dian Novita, M.Pd., Associate Professor, Universitas Muhammadiyah Sidoarjo, Indonesia (Google Scholar) 

Dr. Vidya Mandarani, M.Hum., Associate Professor, Universitas Muhammadiyah Sidoarjo, Indonesia (Google Scholar) 

Dr. Fika Megawati, M.Pd., Associate Professor, Universitas Muhammadiyah Sidoarjo, Indonesia (Google Scholar) 

Dr. Dian Rahma Santoso, Universitas Muhammadiyah Sidoarjo, Indonesia (Google Scholar) 

Wahyu Taufik, M.Pd., Universitas Muhammadiyah Sidoarjo, Indonesia 

Shela Agustina, M.Pd., Universitas Muhammadiyah Sidoarjo, Indonesia 

Niko Fedyanto, M.A, Universitas Muhammadiyah Sidoarjo, Indonesia 

Machful Indra Kurniawan, Universitas Muhammadiyah Sidoarjo, Indonesia (Google Scholar) 

Delora Jantung Amelia, Universitas Muhammadiyah Malang, Indonesia (Google Scholar) 

Bakhtiyor Khoshimovich Mirzarakhimov, Associate Professor (PhD), Fergana State University, Uzbekistan (Google Scholar) 

 

Layout Editors 

Tri Linggo Wati, Universitas Muhammadiyah Sidoarjo, Indonesia (Google Scholar) 
 
 
 
 
 

 
Complete list of editorial team (link) 

 
Complete list of indexing services for this journal (link) 

How to submit to this journal (link) 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2598-991X
https://doi.org/10.21070/ijemd
https://umsida.ac.id/
https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=57202805866
https://scholar.google.co.id/citations?user=RnZZHN4AAAAJ
https://scholar.google.co.id/citations?user=FSwoPUwAAAAJ
https://scholar.google.com/citations?user=kergArIAAAAJ
https://scholar.google.com/citations?user=yfRwUM4AAAAJ
https://scholar.google.com/citations?user=QYuuqfYAAAAJ
https://scholar.google.com/citations?user=cOscBQIAAAAJ
https://scholar.google.com/citations?user=oZRtZsEAAAAJ
https://scholar.google.co.id/citations?user=FokUVhAAAAJ
https://scholar.google.co.id/citations?user=dW1_7TQAAAAJ
https://scholar.google.ru/citations?user=lAOIOKsAAAAJ
https://scholar.google.co.id/citations?user=X4LX8KEAAAAJ
https://ijemd.umsida.ac.id/index.php/ijemd/about/editorialTeam
https://ijemd.umsida.ac.id/index.php/ijemd/IndexingService
https://ijemd.umsida.ac.id/index.php/ijemd/about/submissions


Indonesian Journal of Education Methods Development 

Vol. 21 No. 1 (2026): February 

DOI: 10.21070/ijemd.v21i1.1006 

ISSN 2598-991X (online), https://ijemd.umsida.ac.id, published by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo 

Copyright © Author(s). This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License (CC BY). 

5/14 

 

 

Article information 

 
Check this article update (crossmark) 

 

 

 
 

Check this article impact (*) 
 

 

 

 

 
Save this article to Mendeley 

 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
(*) Time for indexing process is various, depends on indexing database platform 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2598-991X
https://doi.org/10.21070/ijemd
https://umsida.ac.id/
https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.21070/ijemd.v21i1.1007&domain=pdf&date_stamp=2026-01-06
https://app.dimensions.ai/discover/publication?search_text=10.21070/ijemd.v21i1.1007
https://www.lens.org/lens/search/scholar/list?q=citation_id%3A10.21070/ijemd.v21i1.1007
https://www.semanticscholar.org/search?q=Integrated%20Aswaja%20Values%20in%20Shaping%20Religious%20Moderation%20at%20Primary%20School%3A%20Integrasi%20Nilai-Nilai%20Aswaja%20dalam%20Membentuk%20Moderasi%20Beragama%20di%20Sekolah%20Dasar
https://www.scilit.net/articles/search?q=10.21070/ijemd.v21i1.1007
https://scite.ai/search?q=%2210.21070/ijemd.v21i1.1007%22
https://scholar.google.co.id/scholar?q=10.21070/ijemd.v21i1.1007
https://www.wizdom.ai/publication/10.21070/ijemd.v21i1.1007
https://www.mendeley.com/import/?doi=10.21070/ijemd.v21i1.1007


Indonesian Journal of Education Methods Development 

Vol. 21 No. 1 (2026): February 

DOI: 10.21070/ijemd.v21i1.1006 

ISSN 2598-991X (online), https://ijemd.umsida.ac.id, published by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo 

Copyright © Author(s). This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License (CC BY). 

6/14 

 

 

Kyai Leadership Drives Sustainable Inclusive Education in Islamic 

Boarding Schools: Kepemimpinan Kyai Mendorong Pendidikan Inklusi 

Berkelanjutan di Pesantren 

 
Aisy Hanif Firdaus, hanifhashim089@gmail.com (*) 

Universitas Wahid Hasyim Semarang , Indonesia 

 

Muhammad Ahsanul Husna, ahsanulhusna@unwahas.ac.id 

Universitas Wahid Hasyim Semarang , Indonesia 

 

Nurul Azizah, nuza_azizah@unwahas.ac.id 

Universitas Wahid Hasyim Semarang, Indonesia 

 
(*) Corresponding author 

 

 

Abstract 

 
General Background Inclusive education has emerged as a global commitment to educational equity, 

requiring institutions to accommodate learners with diverse abilities. Specific Background Islamic 

boarding schools in Indonesia occupy a strategic position in advancing this agenda due to the central 
authority of kyai leadership, yet empirical evidence on how such leadership operates within inclusive 

pesantren remains limited. Knowledge Gap Existing studies largely focus on formal schooling or 

pesantren traditions and curricula, leaving kyai leadership dynamics in inclusive Islamic education 

underexplored. Aims This study aims to analyze how kyai leadership shapes and sustains inclusive 

education at Pondok Pesantren Inklusi Nurul Maksum in Semarang, Indonesia. Results Using a 
qualitative descriptive-analytical approach involving interviews, participatory observation, and 

document analysis, the findings show that inclusive education is sustained through a layered leadership 

configuration encompassing transformational, charismatic, and collective leadership. Transformational 

leadership embeds inclusivity as an institutional vision, charismatic leadership provides moral 

legitimacy and social acceptance, and collective leadership operationalizes inclusive practices through 
collaboration and shared responsibility. Novelty The study demonstrates that sustainable inclusive 

Islamic education is not reliant on individual authority alone but on the institutionalization of leadership 

practices integrating spiritual values, symbolic authority, and participatory governance. Implications 

These findings contribute theoretically to Islamic educational leadership studies and offer practical 
insights for policymakers and practitioners seeking sustainable inclusive education models within faith-

based institutions. 

 
Highlights: 

 
Kyai leadership integrates transformational, charismatic, and collective dimensions to 
sustain inclusive education 
 

  Moral legitimacy and collaboration reduce resistance to inclusive practices in Islamic boarding 
schools 

 
Inclusive education succeeds when leadership v 

 

Keywords: Kyai Leadership, Inclusive Education, Islamic Boarding Schools, Transformational Leadership, 

Collective Leadership 
 

 
 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2598-991X
https://doi.org/10.21070/ijemd
https://umsida.ac.id/


Indonesian Journal of Education Methods Development 

Vol. 21 No. 1 (2026): February 

DOI: 10.21070/ijemd.v21i1.1006 

ISSN 2598-991X (online), https://ijemd.umsida.ac.id, published by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo 

Copyright © Author(s). This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License (CC BY). 

7/14 

 

 

 
 

 

 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2598-991X
https://doi.org/10.21070/ijemd
https://umsida.ac.id/


Indonesian Journal of Education Methods Development 

Vol. 21 No. 1 (2026): February 

DOI: 10.21070/ijemd.v21i1.1006 

ISSN 2598-991X (online), https://ijemd.umsida.ac.id, published by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo 

Copyright © Author(s). This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License (CC BY). 

8/14 

 

 

Pendahuluan 

Perkembangan pendidikan Islam di Indonesia dalam beberapa dekade terakhir menunjukkan kecenderungan yang semakin 

kompleks seiring dengan meningkatnya tuntutan sosial terhadap keadilan, kesetaraan, dan penghormatan terhadap 
keberagaman[1]. Pendidikan tidak lagi dipahami semata sebagai proses transmisi ilmu keagamaan, tetapi juga sebagai 
instrumen strategis dalam pembentukan karakter, internalisasi nilai kemanusiaan, serta rekayasa sosial yang berorientasi 

pada pemuliaan martabat manusia. Dalam konteks tersebut, lembaga pendidikan Islam dituntut untuk mampu merespons 
berbagai isu kontemporer, termasuk problem ketimpangan akses pendidikan bagi kelompok yang selama ini berada dalam 

posisi marginal, seperti penyandang disabilitas[2]. 

Pesantren sebagai institusi pendidikan Islam tertua di Indonesia memiliki posisi strategis dalam merespons tantangan 
tersebut. Keunikan pesantren terletak pada struktur kepemimpinannya yang berpusat pada kyai sebagai figur otoritatif yang 

mengintegrasikan fungsi pedagogis, manajerial, kultural, dan spiritual. Kyai tidak hanya berperan sebagai pendidik, tetapi 
juga sebagai pengasuh, pengambil kebijakan, sekaligus penentu arah nilai dan budaya kelembagaan pesantren[3]. Oleh 
karena itu, orientasi kebijakan pesantren, termasuk dalam merespons wacana dan praktik pendidikan inklusif, sangat 

ditentukan oleh visi, sensibilitas sosial, dan gaya kepemimpinan kyai. 

Menguatnya wacana pendidikan inklusif dalam dua dekade terakhir menempatkan pesantren pada tuntutan baru untuk 
menjamin akses pendidikan yang adil dan bermartabat bagi seluruh peserta didik. Pendidikan inklusif menegaskan bahwa 

perbedaan kondisi fisik, sensorik, intelektual, maupun sosial tidak dapat dijadikan dasar untuk melakukan eksklusi dalam 
sistem pendidikan[4]. Prinsip ini telah memperoleh legitimasi normatif melalui kerangka regulasi nasional, khususnya 

Undang-Undang Sistem Pendidikan Nasional Nomor 20 Tahun 2003, yang menegaskan hak setiap warga negara untuk 
memperoleh layanan pendidikan tanpa diskriminasi[5]. Dalam perspektif pendidikan Islam, prinsip inklusi memiliki 
koherensi yang kuat dengan nilai kesetaraan manusia, penghormatan terhadap martabat insani, dan misi rahmatan lil 

‘alamin. 

Namun demikian, implementasi pendidikan inklusif di lingkungan pesantren tidak berlangsung secara linier. Pesantren 
dibangun di atas tradisi keilmuan, pola relasi patronase, serta kultur komunal yang relatif mapan, sehingga penerimaan 

santri difabel menuntut transformasi pada berbagai dimensi sekaligus. Transformasi tersebut tidak hanya mencakup aspek 
teknis seperti penyesuaian kurikulum dan metode pembelajaran, tetapi juga menyentuh sistem pengasuhan, pola interaksi 

sosial, serta tata kelola kelembagaan pesantren secara keseluruhan[6]. Pada titik ini, pendidikan inklusif tidak dapat 
dipahami sebagai kebijakan administratif semata, melainkan sebagai proses perubahan kultural yang menuntut komitmen 
jangka panjang. 

Dalam konteks tersebut, kepemimpinan kyai menjadi variabel kunci yang menentukan keberhasilan atau kegagalan 
pesantren dalam mengembangkan pendidikan inklusif. Kyai memiliki otoritas simbolik dan kultural yang memungkinkan 
nilai-nilai tertentu diterjemahkan menjadi norma dan praktik kelembagaan[7]. Kepemimpinan yang visioner dan 

transformatif memungkinkan pendidikan inklusif dimaknai sebagai komitmen substantif, bukan sekadar simbolik. 
Sebaliknya, tanpa kepemimpinan yang berpihak pada nilai kesetaraan dan keadilan, praktik inklusi berisiko direduksi 
menjadi formalitas tanpa perubahan mendasar pada budaya pesantren. 

Urgensi kepemimpinan kyai yang inklusif semakin menguat di tengah masih kuatnya stigma sosial terhadap penyandang 
disabilitas, termasuk dalam lingkungan pendidikan berbasis agama. Dalam banyak kasus, kelompok difabel masih 

diposisikan sebagai objek belas kasihan, bukan subjek pendidikan yang memiliki hak dan potensi yang setara. Tanpa 
kepemimpinan yang sensitif terhadap isu kemanusiaan, pendidikan inklusif berpotensi berhenti pada tataran normatif dan 
retoris. Oleh karena itu, kepemimpinan kyai dapat dipahami sebagai faktor determinan dalam mengintegrasikan nilai-nilai 

inklusivitas ke dalam kebijakan, praktik pedagogis, dan kultur pesantren. 

Diskursus inklusivitas dalam pendidikan Islam memperoleh pijakan normatif dan historis yang kuat dari pemikiran KH 
Abdurrahman Wahid. Gus Dur secara konsisten menempatkan pesantren sebagai ruang pembebasan dan pemuliaan 

kemanusiaan, termasuk bagi kelompok difabel[8]. Dalam pandangannya, disabilitas bukanlah hambatan teologis maupun 
sosial untuk memperoleh pendidikan agama yang bermutu, melainkan bagian dari realitas kemanusiaan yang harus 

direspons secara adil dan beradab. Pemikiran ini menegaskan bahwa pesantren secara kultural memiliki modal yang kuat 
untuk mengembangkan pendidikan inklusif, sepanjang nilai-nilai tersebut diinternalisasikan secara konsisten melalui 
kepemimpinan lembaga[9]. 

Meskipun memiliki landasan normatif yang kuat, realitas empiris menunjukkan bahwa kesiapan pesantren dalam 
mengembangkan pendidikan inklusif sangat beragam. Sebagian pesantren masih dihadapkan pada keterbatasan sumber 
daya, baik dari segi infrastruktur, kompetensi pendidik, maupun pemahaman konseptual tentang pendidikan inklusif. Di sisi 

lain, terdapat pesantren yang secara progresif membuka akses pendidikan bagi santri difabel dan berupaya 
mengembangkan model pembelajaran yang adaptif. Variasi praktik tersebut menunjukkan bahwa faktor kepemimpinan dan 
manajemen kelembagaan memainkan peran sentral dalam menentukan arah pengembangan pesantren inklusi[10]. 

Dalam konteks empiris tersebut, Pesantren Inklusi Nurul Maksum Mangunharjo, Kota Semarang, hadir sebagai salah satu 
model pesantren yang secara eksplisit mengembangkan layanan pendidikan bagi santri difabel. Pesantren ini tidak hanya 

membuka akses penerimaan, tetapi juga menginisiasi berbagai program pendukung seperti penyediaan media pembelajaran 
adaptif dan pelatihan kemandirian santri. Upaya tersebut menunjukkan adanya komitmen kelembagaan terhadap prinsip 
kesetaraan dan keadilan pendidikan. Namun demikian, keberlanjutan dan kualitas praktik inklusi di Nurul Maksum masih 

dihadapkan pada berbagai tantangan, terutama terkait kesiapan sumber daya pendidik, konsistensi budaya non-

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2598-991X
https://doi.org/10.21070/ijemd
https://umsida.ac.id/


Indonesian Journal of Education Methods Development 

Vol. 21 No. 1 (2026): February 

DOI: 10.21070/ijemd.v21i1.1006 

ISSN 2598-991X (online), https://ijemd.umsida.ac.id, published by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo 

Copyright © Author(s). This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License (CC BY). 

9/14 

 

 

diskriminatif, serta integrasi prinsip inklusi dalam sistem pembelajaran dan pengasuhan sehari-hari. 

Dalam situasi tersebut, kepemimpinan kyai di Pesantren Inklusi Nurul Maksum memegang peran strategis sebagai agen 

perubahan. Kyai tidak hanya bertugas merumuskan visi dan kebijakan, tetapi juga membangun kesadaran kolektif warga 
pesantren, mengarahkan praktik pedagogis, serta memastikan bahwa nilai-nilai inklusivitas terinternalisasi dalam 
kehidupan pesantren secara berkelanjutan[11]. Kepemimpinan yang berbasis pada dialog, empati, dan pemberdayaan 

menjadi prasyarat penting bagi terciptanya lingkungan pesantren yang ramah difabel dan berkeadilan. 

Meskipun isu pendidikan inklusif semakin mendapatkan perhatian dalam kajian pendidikan, penelitian yang secara khusus 

menelaah kepemimpinan kyai dalam pengembangan pesantren inklusi masih relatif terbatas. Sebagian besar studi 
pendidikan inklusif lebih berfokus pada sekolah formal, sementara kajian tentang pesantren cenderung menitikberatkan 
pada aspek tradisi, kurikulum, atau metodologi pembelajaran. Kondisi ini menunjukkan adanya celah penelitian yang perlu 

diisi melalui kajian empiris yang menempatkan kepemimpinan kyai sebagai fokus analisis utama. 

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian mengenai kepemimpinan kyai dalam pengembangan Pesantren Inklusi Nurul 
Maksum menjadi urgen dan relevan secara akademik. Studi ini diharapkan mampu memberikan kontribusi teoretis dalam 

pengembangan konsep kepemimpinan pendidikan Islam yang inklusif, sekaligus kontribusi praktis bagi penguatan 
kebijakan dan praksis pesantren ramah difabel di Indonesia. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya memiliki 

signifikansi akademik, tetapi juga relevansi sosial dalam upaya mewujudkan pendidikan Islam yang adil, humanis, dan 
berkelanjutan. 

 

Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain penelitian deskriptif- analitis[12]. Penelitian dirancang untuk 
menggambarkan, memahami, dan menganalisis secara mendalam pola kepemimpinan kyai dalam pengembangan Pondok 
Pesantren Inklusi Nurul Maksum. Pendekatan ini dipilih karena fokus penelitian terletak pada makna, nilai, dan praktik 
kepemimpinan kyai dalam konteks pendidikan inklusif berbasis pesantren, yang tidak dapat dipahami secara optimal melalui 

pendekatan kuantitatif atau pengukuran statistik semata. Pengumpulan data dilakukan melalui wawancara mendalam, observasi 
partisipatif, dan studi dokumentasi. Informan penelitian meliputi kyai sebagai pimpinan pesantren, pengasuh dan pengurus 
pesantren, ustadz/ustadzah, serta santri difabel dan non-difabel yang dipilih secara purposive berdasarkan keterlibatan langsung 

dalam pelaksanaan pendidikan inklusif. Analisis data dilakukan secara interaktif dengan model Miles dan Huberman yang 
meliputi reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Keabsahan data dijaga melalui triangulasi sumber dan teknik,  

perpanjangan pengamatan, serta member check guna memastikan kredibilitas dan keandalan temuan penelitian. 

 

Hasil dan Pembahasan 

A. Kepemimpinan Transformasional Kyai dalam Menggerakkan Visi Pesantren Inklusi 

Kepemimpinan transformasional merupakan fondasi utama dalam pengembangan Pesantren Inklusi Nurul Maksum [13]. Model 
kepemimpinan ini tidak hanya tercermin pada kemampuan kyai dalam mengambil keputusan strategis, tetapi terutama pada 
kapasitasnya membangun visi perubahan yang mampu menggerakkan kesadaran kolektif warga pesantren. Dalam kerangka teori 

Bass dan Avolio, kepemimpinan transformasional ditandai oleh empat dimensi utama, yaitu idealized influence, inspirational 
motivation, intellectual stimulation, dan individualized consideration [14]. Keempat dimensi tersebut dapat dilacak secara 
empiris dalam praktik kepemimpinan kyai di Pesantren Nurul Maksum, khususnya dalam upaya mengintegrasikan pendidikan 

inklusif sebagai identitas kelembagaan pesantren. 

Dimensi idealized influence tampak dari cara kyai memposisikan dirinya sebagai figur teladan moral dalam memperjuangkan 
inklusivitas[15]. Kyai tidak sekadar menginstruksikan kebijakan penerimaan santri difabel, tetapi juga menunjukkan komitmen 
personal terhadap nilai-nilai kemanusiaan dan kesetaraan.  

Hal ini tercermin dari pernyataan Kyai Umar Sahid selaku Kyai di Pondok Nurul Maksum pada tanggal 2 Desember 2025 “Kalau 
pesantren hanya menerima santri yang sempurna secara fisik, itu berarti kita gagal memahami pesan Islam. Di hadapan Allah, 
yang dinilai itu iman dan usaha, bukan kondisi tubuh.”  

Pernyataan tersebut menunjukkan bahwa legitimasi kepemimpinan kyai tidak bertumpu pada otoritas struktural semata, tetapi 
pada otoritas moral yang bersumber dari interpretasi nilai-nilai keislaman. Dalam konteks pesantren, otoritas moral semacam ini 
memiliki daya pengaruh yang kuat karena menjadi rujukan etik bagi seluruh warga pesantren. Dengan demikian, kepemimpinan 

transformasional kyai berfungsi sebagai mekanisme internalisasi nilai, bukan sekadar alat kontrol organisasi. 

Dimensi inspirational motivation terlihat dari kemampuan kyai mengartikulasikan pendidikan inklusif sebagai visi kolektif 
pesantren. Inklusivitas tidak dipresentasikan sebagai kebijakan administratif yang lahir dari tekanan regulasi negara, melainkan 
sebagai misi keagamaan yang melekat pada identitas pesantren. Kyai secara konsisten menekankan bahwa pesantren inklusi 

merupakan perwujudan nyata dari nilai rahmatan lil ‘alamin.  

Berdasarkan wawancara dengan Ustadz selaku pengurus pesantren pada tanggal 3 Desember 2025, beliau menyampaikan “Kyai 
selalu menyampaikan bahwa pesantren ini harus memberi manfaat seluas-luasnya. Kalau santri difabel tidak kita terima, berarti 

pesantren ini belum benar-benar rahmatan lil ‘alamin.”  

 Narasi visi yang bersifat transenden ini memiliki implikasi signifikan terhadap motivasi warga pesantren. Guru dan 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2598-991X
https://doi.org/10.21070/ijemd
https://umsida.ac.id/


Indonesian Journal of Education Methods Development 

Vol. 21 No. 1 (2026): February 

DOI: 10.21070/ijemd.v21i1.1006 

ISSN 2598-991X (online), https://ijemd.umsida.ac.id, published by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo 

Copyright © Author(s). This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License (CC BY). 

10/14 

 

 

pengurus tidak memaknai pendidikan inklusif sebagai beban tambahan, melainkan sebagai bagian dari panggilan moral dan 
pengabdian keagamaan. Pada titik ini, kepemimpinan transformasional kyai berhasil menggeser orientasi kerja dari sekadar 

kepatuhan struktural menuju komitmen berbasis nilai. 

Dimensi intellectual stimulation tercermin dari keberanian kyai mendorong perubahan cara berpikir dan praktik pendidikan di 
pesantren. Kyai tidak menutup mata terhadap keterbatasan guru dalam menghadapi santri berkebutuhan khusus, tetapi justru 

menjadikan keterbatasan tersebut sebagai ruang pembelajaran bersama [16]. Kebijakan penyediaan shadow teacher, pelatihan 
diferensiasi pembelajaran, serta fleksibilitas metode pengajaran menunjukkan adanya upaya sistematis untuk menantang pola 
pembelajaran konvensional.  

Hal tersebut berdasarkan ungkapan Ustadz pada tanggal 3 Desember 2025 “Awalnya kami terbiasa mengajar dengan satu metode 
untuk semua santri. Tapi kyai mendorong kami untuk mencari cara lain, menyesuaikan dengan kemampuan santri. Itu mengubah 
cara pandang kami tentang mengajar.”  

Data ini menunjukkan bahwa kepemimpinan kyai tidak bersifat dogmatis, tetapi membuka ruang refleksi kritis dan inovasi 
pedagogis. Dalam perspektif transformasional, kyai berperan sebagai fasilitator perubahan kognitif yang mendorong guru keluar 
dari zona nyaman menuju praktik pendidikan yang lebih adaptif dan humanis. Dimensi individualized consideration tampak dari 
perhatian kyai terhadap kondisi personal guru dan santri. Kyai tidak memperlakukan warga pesantren sebagai entitas homogen, 

melainkan sebagai individu dengan latar belakang, kemampuan, dan kebutuhan yang beragam[17]. Pendekatan ini tercermin dari 
kebijakan fleksibilitas evaluasi pembelajaran bagi santri difabel serta pendekatan persuasif terhadap guru yang mengalami 

kesulitan.  

Pernyataan tersebut berdasarkan salah satu santri difabel yang bernama Faiza Tuffahayati menyatakan: “Kyai sering menyapa 
kami dan bilang kalau belajar itu tidak harus sama dengan yang lain. Yang penting kami berusaha. Itu membuat kami merasa 
dihargai.”  

Pengalaman subjektif santri tersebut menunjukkan bahwa kepemimpinan transformasional kyai berdampak langsung pada iklim 
psikologis pesantren. Rasa diterima dan dihargai menjadi modal penting bagi keberhasilan pendidikan inklusif, karena 
memungkinkan santri difabel berkembang secara optimal tanpa tekanan stigma dan diskriminasi. 

Jika dikaitkan dengan pemikiran Nurcholish Madjid, praktik kepemimpinan kyai di Nurul Maksum merepresentasikan orientasi 
pendidikan Islam yang berfokus pada pembebasan manusia dan pemuliaan martabat insani[18]. Pendidikan tidak diposisikan 
sebagai mekanisme seleksi sosial, melainkan sebagai ruang pemanusiaan. Hal ini sejalan pula dengan pandangan KH. Sahal 
Mahfudh yang menekankan pendidikan sebagai bentuk pengabdian sosial-keagamaan yang menuntut keikhlasan dan tanggung 

jawab moral. Dengan menjadikan pendidikan inklusif sebagai “ladang ibadah”, kyai berhasil membangun motivasi intrinsik yang 
relatif stabil dan berkelanjutan. 

Secara struktural, kepemimpinan transformasional kyai juga berdampak pada perubahan budaya organisasi pesantren. 
Inklusivitas tidak lagi dipahami sebagai kebijakan parsial, tetapi sebagai nilai bersama yang membentuk pola relasi sosial, praktik 
pengasuhan, dan sistem pembelajaran. Budaya non-diskriminatif yang mulai terbangun menunjukkan bahwa transformasi yang 
dilakukan bersifat kultural, bukan sekadar teknis. Dalam konteks ini, kyai berfungsi sebagai cultural broker yang menjembatani 

nilai-nilai Islam klasik dengan tuntutan pendidikan modern. 

Kepemimpinan transformasional kyai di Pesantren Inklusi Nurul Maksum dapat dipahami sebagai proses dialektis antara nilai 
normatif Islam, visi kelembagaan, dan praktik pendidikan inklusif. Kyai tidak hanya menginisiasi perubahan, tetapi juga 

memastikan perubahan tersebut terinternalisasi dalam kesadaran dan tindakan warga pesantren. Temuan ini menegaskan bahwa 
keberhasilan pesantren inklusi tidak dapat dilepaskan dari kualitas kepemimpinan kyai yang mampu mentransformasikan nilai 
keagamaan menjadi praksis pendidikan yang adil, humanis, dan berkelanjutan.  

 

B. Kepemimpinan Karismatik Kyai dan Pengaruh Sosial dalam Pembentukan Budaya Inklusif 

Dalam tradisi pesantren, kepemimpinan kyai tidak hanya bersandar pada struktur formal, tetapi juga pada otoritas 
karismatik yang terbangun melalui kedalaman keilmuan, keteladanan moral, dan integritas spiritual. Karisma kyai 
menjadikan kepemimpinannya diterima bukan karena paksaan struktural, melainkan karena kepercayaan dan pengakuan 

sosial dari warga pesantren. Max Weber menjelaskan bahwa kepemimpinan karismatik lahir dari keyakinan pengikut 
terhadap kualitas luar biasa yang dimiliki seorang pemimpin, sehingga kepatuhan muncul secara sukarela dan 

emosional[19]. Dalam konteks Pesantren Inklusi Nurul Maksum, dimensi karismatik ini menjadi modal sosial yang sangat 
menentukan dalam membentuk budaya inklusif yang berkelanjutan. 

Karisma kyai di Pesantren Nurul Maksum berfungsi sebagai jembatan antara gagasan normatif inklusivitas dan penerimaan 
sosial warga pesantren. Ketika kebijakan penerimaan santri berkebutuhan khusus mulai diterapkan, potensi resistensi 

sesungguhnya cukup besar, terutama dari sebagian guru dan masyarakat yang masih memandang disabilitas sebagai 
keterbatasan serius dalam proses pendidikan. Namun, karisma kyai mampu meredam resistensi tersebut melalui 

pendekatan moral dan spiritual. 

 Salah satu Ustadz sepuh yang bernama Anshori mengungkapkan“Kalau bukan karena dawuh kyai, mungkin kami masih 
ragu menerima santri difabel. Tapi ketika kyai menyampaikan dengan tenang dan penuh keyakinan, kami merasa tidak 
pantas menolak.”  

 Pernyataan ini menunjukkan bahwa karisma kyai bekerja sebagai sumber legitimasi sosial yang kuat. Keputusan kyai 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2598-991X
https://doi.org/10.21070/ijemd
https://umsida.ac.id/


Indonesian Journal of Education Methods Development 

Vol. 21 No. 1 (2026): February 

DOI: 10.21070/ijemd.v21i1.1006 

ISSN 2598-991X (online), https://ijemd.umsida.ac.id, published by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo 

Copyright © Author(s). This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License (CC BY). 

11/14 

 

 

tidak diperdebatkan secara teknis terlebih dahulu, melainkan diterima sebagai kebenaran moral yang patut diikuti. Dalam 
perspektif Weberian, kondisi ini menunjukkan bekerjanya otoritas karismatik yang melampaui rasionalitas instrumental. 

Pengaruh kharismatik kyai juga terlihat dari cara ia membingkai pendidikan inklusif sebagai kewajiban moral dan 
keagamaan. Kyai secara konsisten menegaskan bahwa menolak santri difabel bertentangan dengan prinsip kesetaraan (al-
musawah) dalam Islam. Hal ini sejalan dengan pandangan KH. Hasyim Muzadi yang menegaskan bahwa inklusi merupakan 

konsekuensi logis dari pengakuan Islam terhadap kesamaan martabat manusia [20].  

Dalam wawancara, Kyai Umar Sahid menyatakan“Kalau pesantren masih memilih-milih santri berdasarkan fisik dan mental, 
itu berarti kita belum adil. Di hadapan Allah, semua sama, yang membedakan hanya takwa.”  

Narasi keagamaan semacam ini memiliki daya pengaruh yang sangat kuat dalam komunitas pesantren, karena bersumber 

dari otoritas keilmuan dan spiritual kyai. Dengan demikian, pendidikan inklusif tidak dipersepsikan sebagai agenda 
modernitas semata, melainkan sebagai perintah moral yang memiliki legitimasi teologis [21]. Kepemimpinan karismatik 
kyai tidak berhenti pada tataran wacana, tetapi bertransformasi menjadi praktik sosial yang membentuk budaya pesantren. 

Budaya inklusif di Nurul Maksum tumbuh melalui kebiasaan interaksi yang ramah, penghormatan terhadap perbedaan 
kemampuan santri, serta penguatan empati dalam kehidupan sehari-hari. Karisma kyai yang hangat dan mengayomi 
mendorong warga pesantren untuk meniru sikap tersebut.  

Kemudian hal tersebut didukung oleh ungkapan santi Non-Difabel yang bernama Vinna Eka Noviana pada tanggal 5 
Desember tahun 2025 “Kyai sering menegur kalau ada santri yang bercanda berlebihan dengan teman difabel. Beliau bilang, 
menghormati sesama santri itu bagian dari adab.”  

Data ini menunjukkan bahwa karisma kyai berfungsi sebagai mekanisme kontrol sosial yang bersifat kultural, bukan 
represif. Keteladanan kyai menjadi rujukan etik dalam membentuk perilaku santri, sehingga nilai inklusivitas 
terinternalisasi secara alami dalam relasi sosial pesantren. 

Dalam perspektif Abdurrahman Wahid, kyai memiliki peran strategis dalam membentuk kultur sosial pesantren melalui 

teladan (uswah), bukan sekadar instruksi normatif. Hal ini tampak jelas di Pesantren Nurul Maksum, di mana kyai tidak 
hanya menyampaikan ceramah tentang inklusivitas, tetapi juga menunjukkan sikap personal yang egaliter dalam 
berinteraksi dengan santri difabel[22].  

Pengurus pesantren yang bernama  menegaskan bahwa “Kyai memperlakukan santri difabel sama seperti santri lainnya. 
Beliau menyapa, berdialog, bahkan sering bercanda. Itu membuat kami semua merasa tidak ada jarak.”  

Keteladanan tersebut memiliki implikasi penting bagi pembentukan budaya inklusif. Inklusivitas tidak dipaksakan melalui 
aturan tertulis, tetapi dibangun melalui proses imitasi sosial (social learning) yang berlangsung secara terus-menerus. 

Dalam konteks ini, karisma kyai berfungsi sebagai sumber inspirasi kultural yang membentuk norma dan nilai bersama. 
Kepemimpinan karismatik kyai juga berdampak pada penerimaan sosial masyarakat sekitar pesantren. Pada awalnya, 
sebagian masyarakat masih menunjukkan sikap ambivalen terhadap keberadaan santri difabel di pesantren[23]. Namun, 

dukungan terbuka kyai terhadap pendidikan inklusif secara perlahan mengubah persepsi tersebut.  

Sedangkan tokoh masyarakat setempat pada tanggal 3 Desember 2025 juga mengungkapkan “Kalau kyai sudah memberi 
restu, kami sebagai masyarakat percaya. Pesantren ini jadi contoh bahwa santri difabel juga bisa mondok dan belajar 

agama.”  

Temuan ini menunjukkan bahwa karisma kyai tidak hanya berpengaruh secara internal, tetapi juga memiliki daya jangkau 
sosial yang lebih luas. Kyai berfungsi sebagai opinion leader yang mampu membentuk opini publik dan memperluas 
legitimasi sosial pendidikan inklusif di lingkungan sekitar pesantren. Namun demikian, kepemimpinan karismatik juga 

memiliki potensi ambivalen. Ketergantungan yang terlalu besar pada figur kyai dapat menimbulkan risiko keberlanjutan 
ketika terjadi pergantian kepemimpinan[24]. Oleh karena itu, karisma kyai di Pesantren Nurul Maksum secara strategis 

dikombinasikan dengan upaya institusionalisasi nilai inklusivitas melalui kebijakan, program, dan pembiasaan. Dengan cara 
ini, budaya inklusif tidak sepenuhnya bergantung pada figur personal, tetapi mulai terinternalisasi sebagai identitas 
kelembagaan. Kepemimpinan karismatik kyai di Pesantren Inklusi Nurul Maksum dapat dipahami sebagai kekuatan sosial 

yang berperan penting dalam membentuk budaya inklusif. Karisma kyai berfungsi sebagai sumber legitimasi moral, 
penggerak perubahan sikap, dan pembentuk norma sosial yang menghargai keberagaman. Temuan ini menegaskan bahwa 
pendidikan inklusif di pesantren tidak hanya membutuhkan kebijakan struktural, tetapi juga kepemimpinan karismatik yang 

mampu menanamkan nilai-nilai kemanusiaan secara mendalam dalam kultur pesantren. 

 

C. Kepemimpinan Kolektif Kyai dalam Membangun Kolaborasi Pengembangan Pesantren 
Inklusi 

Selain ditopang oleh kepemimpinan transformasional dan karismatik, pengembangan Pesantren Inklusi Nurul Maksum juga 
menunjukkan praktik kepemimpinan kolektif yang relatif matang. Kepemimpinan kolektif menekankan bahwa 
kepemimpinan tidak dimonopoli oleh satu figur, melainkan didistribusikan melalui interaksi, kolaborasi, dan pembagian 

peran antaraktor dalam organisasi. James Spillane menegaskan bahwa kepemimpinan pendidikan pada dasarnya 
merupakan praktik sosial yang lahir dari relasi antarindividu, bukan sekadar atribut personal seorang pemimpin[25]. Dalam 
konteks pesantren inklusi, pendekatan kolektif menjadi kebutuhan struktural untuk menjamin keberlanjutan dan kualitas 

layanan pendidikan bagi santri berkebutuhan khusus. 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2598-991X
https://doi.org/10.21070/ijemd
https://umsida.ac.id/


Indonesian Journal of Education Methods Development 

Vol. 21 No. 1 (2026): February 

DOI: 10.21070/ijemd.v21i1.1006 

ISSN 2598-991X (online), https://ijemd.umsida.ac.id, published by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo 

Copyright © Author(s). This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License (CC BY). 

12/14 

 

 

Kyai Nurul Maksum menyadari bahwa kompleksitas pendidikan inklusif tidak dapat ditangani secara individual. Oleh karena 
itu, kepemimpinan kyai berkembang dari pola figur-sentris menuju pola kolaboratif yang melibatkan berbagai unsur 

pesantren. Hal ini tercermin dari pembentukan tim khusus pendidikan inklusi yang terdiri atas guru PAI, guru pendamping 
khusus (shadow teacher), pengurus pesantren, serta konselor. Tim ini tidak hanya berfungsi sebagai pelaksana teknis, tetapi 
juga sebagai ruang deliberasi untuk merumuskan kebijakan, mengevaluasi program, dan merespons kebutuhan santri secara 

dinamis [26].  

Kyai Umar Sahid menegaskan dalam wawancara: “Saya tidak mungkin mengurus semua sendiri. Pendidikan inklusi itu kerja 
bersama. Saya hanya mengarahkan, selebihnya kita putuskan bersama lewat musyawarah.”  

Pernyataan tersebut menunjukkan bahwa kyai secara sadar mendistribusikan otoritas dan tanggung jawab kepemimpinan. 
Dalam perspektif kepemimpinan kolektif, tindakan ini menandai pergeseran penting dari kepemimpinan berbasis kharisma 
personal menuju kepemimpinan berbasis sistem dan kerja tim. 

Dalam tradisi Islam, praktik kepemimpinan kolektif memiliki landasan normatif yang kuat melalui prinsip syura 
(musyawarah). Al-Mawardi menegaskan bahwa musyawarah merupakan asas utama dalam pengambilan keputusan yang 
adil dan membawa kemaslahatan umat [27]. Prinsip ini diinternalisasikan dalam tata kelola Pesantren Nurul Maksum 

melalui forum musyawarah rutin yang melibatkan seluruh pemangku kepentingan pesantren. Forum tersebut digunakan 
untuk membahas perkembangan santri difabel, evaluasi metode pembelajaran, serta perencanaan program pendukung.  

Ustadz menambahkan “Setiap ada masalah terkait santri ABK, tidak langsung diputuskan sepihak. Kami duduk bersama, 
mendengar pendapat guru, pendamping, bahkan wali santri.”  

Data ini menunjukkan bahwa musyawarah tidak bersifat formalistik, tetapi menjadi mekanisme nyata dalam pengambilan 
keputusan. Kepemimpinan kolektif di sini berfungsi sebagai instrumen integrasi pengetahuan dan pengalaman dari berbagai 
aktor, sehingga kebijakan yang dihasilkan lebih responsif dan kontekstual. 

Kepemimpinan kolektif juga membuka ruang bagi guru untuk berinovasi dalam praktik pedagogis. Guru tidak ditempatkan 
sebagai pelaksana pasif kebijakan kyai, melainkan sebagai mitra strategis dalam pengembangan pendidikan inklusif [28]. 
Para guru diberikan keleluasaan untuk merancang diferensiasi pembelajaran sesuai kebutuhan santri, sekaligus didorong 

untuk saling berbagi pengalaman dalam forum refleksi bersama.  

Kemudian, guru pendamping santri berkebutuhan khusus yang bernama Muhajir pada tanggal 3 Desember 2025 
menuturkan  “Kami merasa dihargai karena pendapat kami didengar. Kalau ada metode yang kurang cocok, kami diskusikan 
bersama dan mencari solusi.”  

Kondisi ini menunjukkan bahwa kepemimpinan kolektif berkontribusi pada terbentuknya iklim kerja yang partisipatif dan 
reflektif. Dalam kerangka Spillane, kepemimpinan semacam ini memungkinkan terjadinya distribusi pengetahuan 
(distributed expertise), di mana kapasitas kepemimpinan tidak terkonsentrasi pada satu individu, melainkan tersebar dalam 

jaringan kerja sama. 

Selain aspek pedagogis, kepemimpinan kolektif juga tampak dalam pengelolaan fasilitas dan layanan pendukung pesantren 
inklusi. Pengurus pesantren bertanggung jawab menyediakan aksesibilitas fisik, seperti jalur ramah difabel, ruang terapi, 
serta sarana pembelajaran adaptif. Keputusan pengadaan fasilitas tersebut tidak diambil secara sepihak, melainkan melalui 
pertimbangan kolektif berdasarkan masukan guru dan kebutuhan santri. Hal ini mencerminkan adanya integrasi antara 

kepemimpinan pedagogis dan kepemimpinan manajerial dalam satu kerangka kolektif[29]. 

Pola kepemimpinan ini sejalan dengan gagasan A. Qodri Azizy yang menekankan pentingnya kolaborasi dan sinergi dalam 
lembaga pendidikan Islam untuk merespons tantangan zaman. Dalam konteks pesantren inklusi, kolaborasi menjadi kunci 
untuk menjembatani keterbatasan sumber daya dan kompleksitas kebutuhan santri difabel. Kepemimpinan kolektif 
memungkinkan pesantren bergerak secara adaptif tanpa kehilangan arah nilai yang telah dirumuskan oleh kyai [30]. 

 Dari perspektif keberlanjutan kelembagaan, kepemimpinan kolektif memiliki implikasi strategis. Ketergantungan 
berlebihan pada figur kyai berpotensi menimbulkan kerentanan ketika terjadi pergantian kepemimpinan. Dengan 

membangun sistem kepemimpinan yang kolektif, nilai-nilai inklusivitas tidak semata-mata melekat pada figur personal, 
tetapi terinstitusionalisasi dalam mekanisme kerja pesantren.  

Anshori sebagai Ustad senior juga menegaskan bahwa “Kalau nanti kyai sudah tidak aktif, kami berharap sistem ini tetap 
jalan. Karena inklusi sudah jadi kesepakatan bersama.”  

Pernyataan ini menunjukkan bahwa kepemimpinan kolektif berfungsi sebagai strategi institusionalisasi nilai. Inklusivitas 
tidak hanya menjadi visi personal kyai, tetapi berkembang menjadi identitas kelembagaan yang dijaga bersama. 
Kepemimpinan kolektif kyai di Pesantren Inklusi Nurul Maksum dapat dipahami sebagai upaya strategis untuk memperkuat 

kolaborasi, meningkatkan kapasitas organisasi, dan menjamin keberlanjutan pendidikan inklusif. Kyai berperan sebagai 
orchestrator yang mengarahkan, menyatukan, dan mengharmoniskan berbagai peran dalam satu tujuan bersama. Temuan 
ini menegaskan bahwa keberhasilan pesantren inklusi tidak hanya ditentukan oleh kekuatan figur pemimpin, tetapi oleh 

kemampuan membangun sistem kepemimpinan yang partisipatif, adaptif, dan berorientasi pada kemaslahatan bersama.  

 
 
 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2598-991X
https://doi.org/10.21070/ijemd
https://umsida.ac.id/


Indonesian Journal of Education Methods Development 

Vol. 21 No. 1 (2026): February 

DOI: 10.21070/ijemd.v21i1.1006 

ISSN 2598-991X (online), https://ijemd.umsida.ac.id, published by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo 

Copyright © Author(s). This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License (CC BY). 

13/14 

 

 

Simpulan 

Keberlanjutan pendidikan inklusif di pesantren Islam sangat ditentukan oleh model kepemimpinan kyai yang berlapis, yang 
mengintegrasikan dimensi transformasional, karismatik, dan kolektif. Temuan menunjukkan bahwa kepemimpinan 

transformasional memfasilitasi pengartikulasian inklusivitas sebagai visi institusional inti yang berakar pada nilai-nilai 
Islam, kepemimpinan karismatik memberikan legitimasi moral yang memupuk penerimaan sosial dan meminimalkan 
resistensi, serta kepemimpinan kolektif memastikan implementasi dan institusionalisasi praktik inklusif melalui kolaborasi 

dan tanggung jawab bersama. Integrasi bentuk-bentuk kepemimpinan ini memungkinkan pendidikan inklusif melampaui 
otoritas individu dan tertanam dalam budaya organisasi pesantren. Secara teoretis, studi ini berkontribusi pada diskursus 
kepemimpinan pendidikan Islam dengan menyoroti kepemimpinan sebagai proses budaya dan moral, bukan sekadar fungsi 

struktural. Secara praktis, temuan ini menyarankan agar pembuat kebijakan dan praktisi memprioritaskan pengembangan 
kepemimpinan yang menekankan internalisasi nilai, tata kelola partisipatif, dan otoritas moral untuk mencapai pendidikan 
inklusif yang berkelanjutan di lembaga berbasis agama. 

 

References 
1. A. A. Husna and A. R. N. A. Hamid, “Reactivating Local Wisdom Values and Religious Rituals as a Means to Achieve Social 

Harmony Among Religious Communities,” Proceedings of the Annual Conference for Muslim Scholars, vol. 8, no. 1, pp. 43–
60, Oct. 2024, doi: 10.36835/ancoms.v8i1.547. 

2. S. A. H. Abdillah and A. D. Devi, “Islamic Education from a Sociological Perspective,” Jurnal Pendidikan Islam, vol. 5, no. 2 , 

pp. 143–149, Dec. 2020, doi: 10.32505/v4i1.1007. 
3. A. Adib, “Classical Islamic Text Learning Methods in Islamic Boarding Schools,” Jurnal Mubtadiin, vol. 7, no. 1, pp. 1–12, 

Jun. 2021. 

4. S. Aisah and M. K. Albar, “Social Education Values in Qur’an Surah Al-Hujurat Verses 11–13: A Tafsir Study,” Arfannur 
Journal of Islamic Studies, vol. 2, no. 1, pp. 1–15, Dec. 2021, doi: 10.24260/arfannur.v2i1.166. 

5. A. Rahman, W. Naldi, A. Arifin, and F. Mujahid, “Analysis of the National Education System Law No. 20 of 2003 and Its 
Implications,” Jurnal Legislasi Indonesia, vol. 4, no. 1, pp. 98–107, Jun. 2021. 

6. F. N. Ahmad, M. Mispani, and M. Yusuf, “Integration of Islamic Boarding School and Senior High School Curricula,” Assyfa 

Journal of Islamic Studies, vol. 1, no. 1, pp. 73–86, Jul. 2023, doi: 10.61650/ajis.v1i1.164. 
7. H. Aziz and N. Taja, “Kyai Leadership in Preserving Pesantren Traditions,” Ta’dib: Journal of Islamic Education, vol. 5, no. 1, 

pp. 9–18, Nov. 2016, doi: 10.29313/tjpi.v5i1.2123. 

8. Z. Zubedi, N. Lamatenggo, and A. Arifin, “Kyai Leadership in the Transformation of Islamic Boarding Schools,” Student 
Journal of Educational Management, vol. 2, no. 1, pp. 65–79, Mar. 2022, doi: 10.37411/sjem.v2i1.1187. 

9. M. J. Yulianto, “Disability Concepts and Inclusive Education,” INKLUSI: Journal of Disability Studies, vol. 1, no. 1, pp. 19–38, 
Jun. 2014, doi: 10.14421/ijds.010102. 

10. F. I. Septiana and Z. R. Effendi, “Expanding Access to Higher Education for Persons with Disabilities,” Inclusive: Journal of 

Special Education, vol. 5, no. 1, pp. 1–12, 2019, doi: 10.30999/jse.v5i1.891. 
11. Y. Mof, B. Amin, W. Ramadan, and S. A. Pranajaya, “Motor Therapy for Children with Autism: A Preliminary Study,” 

Innovative: Journal of Social Science Research, vol. 3, no. 5, pp. 8328–8338, Nov. 2023. 

12. I. M. L. M. Jaya, Quantitative and Qualitative Research Methods: Theory and Practice. Jakarta, Indonesia: Anak Hebat 
Indonesia, 2020. 

13. E. Y. Lestari, A. Purwanti, and R. Herawati, “Strategies for Realizing Equitable Education Rights for Persons with 

Disabilities at Nurul Maksum Inclusive Islamic Boarding School,” Jurnal Civics: Media Kajian Kewarganegaraan, vol. 22, no. 
2, pp. 487–497, Sep. 2025, doi: 10.21831/jc.v22i2.85573. 

14. R. Harsoyo, “Bernard M. Bass’s Transformational Leadership Theory and Its Application in Islamic Educational 
Institutions,” Southeast Asian Journal of Islamic Education Management, vol. 3, no. 2, pp. 247–262, Dec. 2022, doi: 
10.21154/sajiem.v3i2.112. 

15. F. Zaini, “Spiritual-Based Transformational Leadership in Strengthening Religiosity,” Irsyaduna: Journal of Student 
Studies, vol. 5, no. 2, pp. 301–318, Jul. 2025, doi: 10.54437/irsyaduna.v5i2.2283. 

16. B. Wahrudin and B. Maunah, “Transformational Leadership in Islamic Boarding Schools,” Southeast Asian Journal of 

Islamic Education Management, vol. 4, no. 2, pp. 131–148, Dec. 2023, doi: 10.21154/sajiem.v4i2.211. 
17. A. K. Hairo, “Kyai Leadership in Pesantren Educational Innovation,” International Journal of Islamic Education Discourse, 

vol. 1, no. 2, pp. 40–45, Nov. 2025, doi: 10.59966/neb9w688. 
18. D. Santi and Y. Aini, “Pesantren Curriculum Development According to Nurcholish Madjid,” Ta’diban: Journal of Islamic 

Education, vol. 3, no. 1, pp. 1–19, Aug. 2022, doi: 10.61456/tjie.v3i1.51. 

19. S. S. A. Nisa et al., “Leadership and Communication Patterns in Educational Organizations: Integrating Max Weber’s 
Authority Theory,” Jurnal Pendidikan Integratif, vol. 6, no. 2, pp. 1–15, Jun. 2025. 

20. A. Rohman, Leadership Characteristics of Kiai Ahmad Hasyim Muzadi in Managing Islamic Educational Institutions, 

Master’s thesis, Institut PTIQ Jakarta, Jakarta, Indonesia, 2023. 
21. M. I. Yusuf, A. Maimun, Basri, and M. As’ad, “Transformational Leadership of KH. Yusuf Hasyim in Preserving Traditional 

Islamic Education,” Munaddhomah: Journal of Islamic Education Management, vol. 5, no. 4, pp. 383–394, Nov. 2024, doi: 

10.31538/munaddhomah.v5i4.1430. 
22. M. S. Alnashr, “Gus Dur’s Character Education: Pesantren Representation in Nation Building,” Shahih: Journal of Islamicate 

Multidisciplinary Studies, vol. 4, no. 1, pp. 57–72, Jun. 2019, doi: 10.22515/shahih.v4i1.1597. 
23. M. Siswanto and M. A. Fakhruddin, “Gus Dur’s Cosmopolitan Islam in the Indonesian Socio-Religious Context,” Journal of 

Islamic Thought and Philosophy, vol. 1, no. 1, pp. 1–26, Jun. 2022, doi: 10.15642/jitp.2022.1.1.1-26. 

24. M. Mukhtar, A. Syukri, and A. Yunus, “Transformation of Islamic Boarding Schools in Jambi Province,” International Journal 
of Southeast Asia, vol. 1, no. 1, pp. 1–12, Mar. 2020, doi: 10.47783/journijsa.v1i1.83. 

25. A. K. Hairo, “Kyai Leadership in Pesantren Educational Innovation,” International Journal of Islamic Education Discourse, 

vol. 1, no. 2, pp. 40–45, Nov. 2025, doi: 10.59966/neb9w688. 
26. E. Nursetialloh, “Situational and Transformative Leadership of Kiai in the Disruption Era,” Edukasia Islamika, vol. 8, no. 2,  

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2598-991X
https://doi.org/10.21070/ijemd
https://umsida.ac.id/


Indonesian Journal of Education Methods Development 

Vol. 21 No. 1 (2026): February 

DOI: 10.21070/ijemd.v21i1.1006 

ISSN 2598-991X (online), https://ijemd.umsida.ac.id, published by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo 

Copyright © Author(s). This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License (CC BY). 

14/14 

 

 

pp. 252–270, Dec. 2023, doi: 10.28918/jei.v8i2.2276. 
27. N. Nahrowi, Deliberative Classical Text Studies in Forming Santri Critical Thinking, Master’s thesis, Universitas Islam Darul 

Ulum, Lamongan, Indonesia, 2022. 
28. S. Suwendi et al., “Roles and Challenges of Pesantren Intellectual Networks,” Jurnal Ilmiah Islam Futura, vol. 24, no. 2, pp.  

453–470, Aug. 2024, doi: 10.22373/jiif.v24i2.23134. 

29. S. Sukatin and L. Safitri, “The Genealogy of Contemporary Leadership: A Cadre-Building Model in Pesantren,” 
Development: Studies in Educational Management and Leadership, vol. 4, no. 1, pp. 57–70, Jun. 2025, doi: 

10.47766/development.v4i1.5510. 
30. D. A. Q. A. Azizy, Islam and Social Problems. Yogyakarta, Indonesia: LKiS Pelangi Aksara, 2000. 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2598-991X
https://doi.org/10.21070/ijemd
https://umsida.ac.id/

